
        
            
                
            
        

    


  

  

Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng  

Chí Nhạo Kinh 

Lược Giảng 

(Nguyên văn: Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh Giảng Ký) 



Chủ giảng: Hòa Thượng Thích Tịnh Không 

Cư sĩ Truyền Tịnh chỉnh lý 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 01-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Webs ite http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Phần 1 

I. GIẢNG KINH DUYÊN KHỞI 

II. BẢO TÍCH - PHÁP BẢO TÍCH TẬP 

III. GIỚI THIỆU SƠ LƯỢC DỊCH GIẢ: NGÀI BỒ ĐỀ LƯU CHÍ 

IV. GIỚI THIỆU ĐẠI LƯỢC BẢN KINH NÀY 

IV. LƯỢC GIẢI KINH VĂN 

A. TỰ PHẦN 

1. Phật tại Lộc Uyển, năm trăm tỳ-kheo, năm trăm Bồ Tát cùng nhóm 

2. Có các Bồ Tát nghiệp chướng sâu nặng, đầy đẫy hạnh bất thiện, nghi hoặc, 

thoái chuyển, Di Lặc Bồ Tát hỏi han, an ủi khiến họ vui mừng 

B. CHÁNH TÔNG PHẦN 

1. Có sáu mươi vị Bồ Tát nghe theo lời khuyên đến chỗ Phật, gieo mình xuống 

đất buồn khóc, Phật an ủi bảo họ đứng dậy, lại nói lỗi xưa: ác nghiệp phỉ báng 

pháp sư, thọ nhiều nỗi khổ, về sau cũng sẽ được vãng sanh thế giới Cực Lạc 

2. Khi ấy các Bồ Tát liền phát mười ba hoằng thệ, Phật tán thán ấn khả 

Phần 2 

3. Di Lặc Bồ Tát nhân đó hỏi Bồ Tát đời mạt thành tựu mấy pháp để được an ổn 

độ thoát 

4. Phật đáp: Dùng hai loại “bốn pháp” để được giải thoát 

5. Lúc dùng tâm không mong cầu để hành pháp thí, sẽ thành hai mươi điều lợi, và 

lại thêm hai mươi điều lợi nữa 

6. Những lỗi xấu ác trong đời Mạt Pháp 

Phần 3 

7. Tướng trạng bất đồng giữa huệ hạnh Bồ Tát và sơ nghiệp Bồ Tát 

8. Sơ nghiệp Bồ Tát phải nên quan sát những điều tai hại của lợi dưỡng, ồn náo, 

ngôn luận thế gian, sự vụ 

Phần 4 

10. Lược nói hý luận có hai mươi loại lỗi lớn 

11. Phát mười thứ tâm có thể sanh về thế giới Cực Lạc 

C. LƯU THÔNG PH Ầ N 





---o0o--- 

Phần 1 



 I. GIẢNG KINH DUYÊN KHỞI 





Chư  vị  đại  đức  đồng  tu!  Ngày  hôm  nay  nhân  duyên  thù  thắng  phi 

thường: Nghi thức xuất gia của nhà Phật được cử hành vào giờ Ngọ. Sau khi 

nghi thức hoàn tất, theo thông  lệ  là cúng  Phật. Nghi thức chúng ta cử  hành 

hôm nay vào thời khắc này có ý nghĩa chẳng tầm thường, có quan hệ thật sự 

hết sức mật thiết đối với bản kinh này. Đức Thế Tôn đã giảng cho chúng ta 

một bộ kinh, nói theo ngôn ngữ hiện thời, thì từ ba ngàn năm trước Ngài đã 

biết trước trong thời hiện tại, hàng tại gia, xuất gia dù tu học theo một pháp 

môn nào, Hiển Giáo, Mật Giáo, Tông Môn, Giáo Hạ, cho đến Tịnh Độ đều 

chẳng thể thành tựu.Nguyên nhân rốt cuộc là do đâu? 



Đức Di Lặc Bồ Tát hết sức từ bi, thay mặt chúng ta khải thỉnh, mong 

Thế  Tôn  chỉ  dạy  tường  tận  cho  chúng  ta.  Nếu  như  chúng  ta  thật  sự  có  thể 

chiếu theo lời răn dạy trong kinh này, chú tâm thấu hiểu, phản tỉnh, sửa lỗi, 

đổi  mới,  quay  đầu  về  bờ,  được  như  thế  thì  pháp  mình  tu,  hạnh  mình  hành 

trong  một  đời  sẽ  nhất  định  thành  tựu.  Đấy  chính  là  nhân  duyên  giảng  kinh 

lần này của chúng tôi. Do thời gian hữu hạn, nên trong lần này, chúng tôi chỉ 

chọn  lấy  những  điểm  trọng  yếu  trong  kinh  văn  để  giới  thiệu,  quý  vị  xem 

nhiều  lần  sẽ  hiểu  được,  còn  như  những  danh  từ,  thuật  ngữ  thường  được 

giảng tại giảng đường, chúng tôi đều tỉnh lược cả. 



---o0o--- 



 II. BẢO TÍCH - PHÁP BẢO TÍCH TẬP 





Trước khi giảng kinh, trước hết, tôi sẽ giới thiệu đơn giản về bộ kinh 

này. Bản kinh này là một hội của kinh Đại Bảo Tích; vì thế, trước hết, tôi sẽ 

giới thiệu sơ lược kinh Đại Bảo Tích. 



Ngẫu Ích đại sư nói:   “Bắt  đầu  từ Hoa Nghiêm, kết thúc tại Đại Niết 

 Bàn” . Câu  nói  này bao quát toàn  bộ bốn  mươi chín  năm  giảng kinh thuyết 

pháp của đức Thích Ca Mâu Ni Phật.  “Hết thảy pháp tạng của hàng Bồ Tát 

 đều gọi là Phương Đẳng”.  Do vậy, phạm vi của Phương Đẳng hết sức rộng 

rãi. 

“Phương”  (方)  là  phương  tiện.  Trong  nhà  Phật  thường  nói:   “Từ  bi  là 

 gốc, phương tiện là cửa” . Hết thảy kinh pháp do đức Phật đã nói đều là pháp 

phương tiện, chứ pháp chân thật không thể nói  ra được.  Luận  về chân thật, 

[kinh văn] thường nói:  “Ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt” (Ngôn ngữ 

dứt bặt, tâm hành xứ diệt) .  Bởi thế pháp gì có thể nói ra được thì đều là pháp 

phương tiện cả. 

“Đẳng”  (等)  là  bình  đẳng,  ý  nghĩa  giống  với  chữ  “Bình  Đẳng  Giác” 

trong đề mục kinh Vô Lượng Thọ. Sở dĩ, chữ Phương Đẳng tượng trưng cho 

toàn bộ Phật pháp là vì xưa kia, Tổ Sư đại đức đem giáo pháp cả một đời của 

đức  Thế  Tôn  chia  thành  năm  thời  kỳ.  Phương  Đẳng  thuộc  thời  kỳ  thứ  ba, 

điều này có ý nghĩa đặc biệt. 

 “Nay trong pháp Đại Thừa, chọn riêng những pháp thích hợp với căn cơ 

 Đại Thừa gọi là Hoa Nghiêm bộ”.  Vì thế, đối tượng của kinh Hoa Nghiêm 

là người căn tánh thượng thượng thừa, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân Đại 

Sĩ nói trong kinh đó chính là đương cơ của hội Hoa Nghiêm. Còn thì  “dung 

 thông  Không  -  Hữu”,   Không  -  Hữu  bất  nhị,  tánh  -  tướng  như  một,  những 

pháp được nói như thế thuộc về Bát Nhã bộ. Ấy là vì dùng trí tuệ chân thật 

thì mới có thể thấu hiểu rõ ràng chân tướng sự thật.  “Khai Quyền hiển Thật”  

là Pháp Hoa.  “Hiện diệt, bàn Thường, gọi là Niết Bàn bộ”.  Duyên giáo hóa 

của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  hết,  Ngài  bèn  thị  hiện  nhập  Niết  Bàn,  lời  di 

giáo  tối  hậu  nhằm  cảnh  tỉnh  chúng  ta  tu  học  phải  dụng  công  ở  chỗ  nào. 

Những  lời  răn  dạy  ấy  xếp  vào  bộ  Niết  Bàn.  Đó  là  bốn  giai  đoạn  của  pháp 

Đại Thừa. 

 “Ngoài  ra,  dù  Hiển  hay  Mật,  hoặc  đối  Tiểu  hiển  Đại”   (trái  với  Tiểu 

Thừa  gọi  là  Đại  Thừa)   “hoặc  dạy  khắp  nhân  quả,  sự  lý,  hạnh  vị,  trí  đoạn 

 của chư Phật, Bồ Tát”  (Hạnh là tu hành, Vị là quả vị chứng đắc. Ví như năm 

mươi  mốt  địa  vị  Bồ  Tát:  Thập  Tín,  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng...  đều  thuộc  vào  Vị.  “Trí  đoạn” :  Trí  là  trí  huệ,  Đoạn  là  đoạn  phiền 

não, đoạn vô minh. Nói đến đoạn phiền não thì nhất định phải khai trí huệ; 

Định chỉ có công năng khuất phục phiền não, chẳng thể đoạn nổi phiền não) 

 “đấy đều là  bộ  Phương Đẳng”   (do đó, có thể  biết  là  nội dung của  Phương 

Đẳng rộng lớn phi thường),  “chẳng giống như lời ngoa truyền trong đời, nói 

 [thời  Phương  Đẳng] chỉ gồm tám năm”.   Đấy  là  lời  giảng thông  thường  về 

năm thời thuyết giáo, ý nghĩa hết sức hạn hẹp. 

[Ý nghĩa của chữ] Phương Đẳng được giảng ở đây so ra chẳng giống với 

ý nghĩa được giảng trong tông Thiên Thai, [tôi giảng] chữ “Phương Đẳng”  

này  bao  gồm  hết  thảy  kinh  giáo  đức  Thế  Tôn  đã  nói  trong  bốn  mươi  chín 

năm.  Do  kinh  Đại  Bảo  Tích  thuộc  bộ  Phương  Đẳng  nên  trước  hết,  tôi  giới 

thiệu sơ lược qua ý nghĩa của Phương Đẳng. 



Kinh Đại Bảo  Tích có bốn  mươi chín  hội,  gồm  bảy  mươi  bảy phẩm. 

Mỗi một hội là một bộ kinh. Do đó, có thể biết là bộ kinh Đại Bảo Tích này 

giống hệt như tụ tập các kinh để tạo thành một bản hợp tuyển vậy. Nội dung 

kinh  rất  phong  phú,  người  phiên  dịch  bộ  kinh  này  cũng  chẳng  phải  là  một 

người, mà là do nhiều người phiên dịch. Vì thế, các sư có vị phiên dịch một 

hội, cũng có vị phiên dịch hai, ba hội. Trước đời Đường, chưa có ai tập hợp 

các kinh này lại, nên chúng được lưu hành từng bộ riêng rẽ. Kinh Vô Lượng 

Thọ  của  Tịnh  tông  chúng  ta  cũng  nằm  trong  kinh  Đại  Bảo  Tích,  bản  được 

phiên dịch vào thời Đường là hội thứ năm của kinh Đại Bảo Tích [mang tên] 

“Vô Lượng Thọ Hội”. 

Ngài  Bồ  Đề  Lưu  Chí  đến  Trung  Quốc  vào  thời  Võ  Tắc  Thiên  nhà 

Đường.  Ngài  thấy  đại  bộ  phận  kinh  Đại  Bảo  Tích  gần  như  đã  được  phiên 

dịch,  nhưng chưa  hoàn chỉnh.  Vì thế,  một  lần  nữa Ngài  lại  đem  những bản 

kinh đã được người khác chú thích nhưng chưa phiên dịch, dịch toàn bộ ra. 

Vì vậy, Ngài dịch được ba mươi sáu hội, gồm ba mươi chín quyển. Sau đó, 

đem  các  bản  dịch  của  những  vị  pháp  sư  khác  (gồm  hai  mươi  ba  hội,  tám 

mươi mốt quyển) gộp vào [bản do Ngài đã dịch], gạn lọc, tạo thành một bộ 

kinh Đại  Bảo  Tích  hoàn chỉnh,  tổng cộng  bốn  mươi chín  hội,  một trăm  hai 

mươi  quyển.  Hiện  thời  chúng  ta  có  thể  xem  [toàn  bộ  kinh  Đại  Bảo  Tích] 

trong Đại  Tạng  Kinh,  hình  như ở Đài  Loan kinh  này cũng có bản  lưu  hành 

riêng. Đấy là toàn bộ kinh Đại Bảo Tích. 







* Vì sao gọi là Bảo Tích? 





Có cách giải thích như sau:  

 “Pháp bảo tích tập. Là pháp Đại Thừa thâm diệu nên gọi là Bảo”.  Bốn 

mươi  chín  hội  trong  kinh  này  là  bốn  mươi  chín  bộ  kinh,  mỗi  một  bộ  đều 

thâm diệu chẳng thể  nghĩ  bàn,  vì thế sánh ví  với “Bảo”  (寳: của báu).  “Vô 

 lượng pháp môn gồm thâu trong đây”  cho nên gọi là “Tích” (積), Tích nghĩa 

là  tụ  tập.  “Bảo  Tích  Kinh  Luận  quyển  một  chép:”   Bảo  Tích  Kinh  Luận  là 

sách chú giải kinh này, nhưng không còn toàn vẹn, chỉ có bốn quyển, ai chú 

giải cũng không biết, đã thất truyền, nhưng lời bàn luận được lưu trong Đại 

Tạng  Kinh,  sách  này  giải  thích  đơn  giản  đề  mục  kinh.  Sách  ấy  viết:   “Hết 

 thảy  các  pháp  sai  biệt  trong  pháp  bảo  Đại  Thừa  được  kinh  này  gom  sạch, 

 nên gọi là Bảo Tích” . Từ một câu này, chúng ta có thể hiểu đại khái ý nghĩa 

của đề mục kinh này. Giới thiệu giản lược về Phương Đẳng và kinh Đại Bảo 

Tích thuộc Phương Đẳng Bộ như thế. 



---o0o--- 



 III. GIỚI THIỆU SƠ LƯỢC DỊCH GIẢ: NGÀI BỒ ĐỀ LƯU CHÍ 







Vừa rồi, như đã giới thiệu, người phiên dịch kinh rất nhiều, chúng tôi 

không cần phải giới thiệu từng vị một, chúng tôi chỉ giới thiệu riêng mình vị 

tập đại thành1 là ngài Bồ Đề Lưu Chí.  “Bồ Đề Lưu Chí”  (Bodhiruci) là dịch 

âm tiếng Phạn,  “ở đây nói là Giác Ái” : phiên dịch thành tiếng Trung Quốc 

là Giác Ái. Bồ-Đề là Giác, Lưu Chí là Ái.  “Người Nam Thiên Trúc”: lúc ấy, 

Ấn  Độ  được  gọi  là  Thiên  Trúc,  Ngài  là  người  Nam  Ấn  Độ.  “Đến  [Trung 

 Hoa] vào thời Đường Võ Hậu”: Ngài đến Trung Quốc vào thời đại Võ Tắc 

Thiên.  “Dịch Tam Tạng kinh”: Ngài là pháp sư dịch kinh. 

 “Sách  Khai  Nguyên  Thích  Giáo  Lục  quyển  9  ghi:”   Thích  Giáo  Lục  là 

mục  lục  kinh  điển  Phật  giáo,  trong  mục  lục  có  lời  giới  thiệu  đơn  giản  cho 

mỗi kinh.  “Sa-môn Bồ Đề Lưu Chí, vốn tên là Đạt Ma Lưu Chi”: Tên Ngài 

vốn là Đạt Ma Lưu Chi (Dharmaruci), Đạt-Ma là pháp, Lưu Chi nghĩa là “hy 

hữu”.  Vì  thế,  Ngài  vốn  có  tên  là  Pháp  Hy  Hữu.  “Thiên  Hậu  đổi  tên  Ngài 

 thành  Bồ  Đề  Lưu  Chí” :  Thiên  Hậu  là  Võ  Tắc  Thiên.  Đại  khái,  bà  Võ  Tắc 

Thiên cho rằng ý nghĩa cái tên gốc của Ngài không hay, nên dốc tâm huyết 

ra,  đổi  tên  cho  Ngài,  đổi  thành  Giác  Ái.  “Tiếng  Đường  là  Giác  Ái,  người 

 Nam Ấn Độ”. Tống Cao  Tăng  Truyện  quyển 3  ghi : ‘Thích  Bồ Đề Lưu Chí, 

 người  xứ  Nam  Thiên  Trúc,  thuộc  dòng  tịnh  hạnh  bà-la-môn,  họ  Ca-Diếp”. 

Nếu  các  vị  muốn  biết  rõ  chi  tiết  hơn  một  chút,  hãy  xem  Tống  Cao  Tăng 

Truyện. Trong quyển 3 bộ Tống Cao Tăng Truyện có chép truyện Ngài. 



---o0o--- 



 IV. GIỚI THIỆU ĐẠI LƯỢC BẢN KINH NÀY 





Tiếp  đây,  tôi  sẽ  giảng  về  nội  dung  bản  kinh,  cũng  chỉ  giới  thiệu  đại 

lược. 



Kinh  này thuộc quyển chín  mươi  mốt  và chín  mươi  hai của kinh Đại 

Bảo Tích. Vì thế, kinh văn có hai quyển Thượng và Hạ. Trong kinh Đại Bảo 

Tích, quyển Thượng là quyển chín mươi mốt, quyển Hạ là quyển chín mươi 

hai.  [Trong  kinh  Đại  Bảo  Tích  ghi  là]   “Phát  Thắng  Chí  Nhạo  Hội  đệ  nhị 

 thập ngũ, Tam Tạng Pháp Sư Bồ Đề Lưu Chí phụng chiếu dịch”.  Trong đó, 

chữ  “chiếu”  chỉ thánh chỉ của Võ Tắc Thiên, Sư tuân mạng lệnh của Hoàng 

Đế mà phiên dịch.  “Sách Duyệt Tạng Tri Tân đem nội dung toàn kinh chia 

 ra làm mười lăm  đoạn”: Duyệt Tạng Tri  Tân  là tác phẩm của đại sư  Ngẫu 

Ích. Ngẫu Ích đại sư đem toàn bộ kinh này chia thành 15 đoạn, nội dung mỗi 

đoạn được giới thiệu như dưới đây. 



Đoạn thứ nhất,  “Phật tại Lộc Uyển” (Phật ở tại Lộc Uyển), đây chính 

là  Lộc Dã Uyển , “dữ thiên tỳ-kheo, ngũ bách Bồ Tát câu” (và  một  ngàn tỳ 

kheo, năm trăm Bồ Tát cùng nhóm họp). Đoạn trên đây thuộc về Tự Phần và 

Chánh  Tông  Phần.  Phần  này  trong  Duyệt  Tạng  Tri  Tân  không  nhắc  đến,  ở 

đây, vì giảng bộ kinh này, để tiện theo dõi, chúng tôi thêm vào, lại chia kinh 

thành ba phần lớn. Đoạn thứ nhất và đoạn thứ hai thuộc Tự Phần. 

Đoạn  thứ nhất  là  Thông  Tự, đoạn  thứ hai  là  Phát  Khởi  Tự.  Trong đoạn 

thứ  hai:   “Hữu  chư  Bồ  Tát  nghiệp  chướng  thâm  trọng,  nghi  hoặc  thoái 

 chuyển, Di Lặc Bồ Tát úy vấn linh hỷ” (Có các  Bồ  Tát nghiệp chướng sâu 

nặng,  nghi  hoặc  thoái  chuyển.  Di  Lặc  Bồ  Tát  hỏi  han,  an  ủi  khiến  họ  vui 

mừng).  Vì  thế,  đây  là  đầu  mối  để  hiểu  được  bộ  kinh  này  sẽ  nói  những  gì, 

đoạn này hết sức quan trọng đối với người học Phật chúng ta trong hiện tại. 

Chúng ta đích thực  là các Bồ Tát ngu si  nghiệp chướng sâu nặng đấy! Mọi 

người đã thọ  Bồ Tát  giới đều  là  Bồ Tát, dẫu đã thọ  Bồ  Tát giới  nhưng  vẫn 

rất ngu si! Đó chính là điều kinh này nhắc đến. 



Đoạn  thứ  ba  thuộc  về  Chánh  Tông  Phần.  “Hữu  lục  thập  nhân  tùy 

 khuyến  nghệ  Phật” (Có  sáu  mươi  người  theo  lời  khuyên  đến  chỗ  Phật): 

Thuận theo lời khuyên bảo của Di Lặc Bồ Tát, sáu mươi người theo chân Di 

Lặc Bồ Tát đến gặp đức Thích Ca Mâu Ni Phật. Sau khi thấy được Phật, họ 

rất hổ thẹn, thiện căn phát khởi,  “đầu địa bi lệ” (gieo mình xuống đất buồn 

khóc). Phật an ủi họ, bảo họ đứng dậy, thuật ác nghiệp phỉ báng pháp sư xưa 

kia của họ nên họ nhiều đời nhiều kiếp chịu khổ, tương lai khi nghiệp báo đó 

hết rồi, họ nhất định sẽ sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới. Do đấy có thể 

biết là bọn họ trong nhiều đời nhiều kiếp trước đã từng học pháp  môn Tịnh 

Độ, đều  niệm  A Di  Đà Phật, chỉ  vì  nghiệp chướng quá  nặng  nên chẳng thể 

vãng sanh, ở trong lục đạo chịu hết nỗi khổ. 



Đoạn thứ tư:  “Thời chư Bồ Tát tùy phát thập tam hoằng thệ, Phật tán 

 ấn chi” (Khi ấy, các Bồ Tát liền phát mười ba hoằng thệ, Phật khen ngợi, ấn 

khả): Sáu mươi vị Bồ Tát ấy thật là hy hữu, ít người được như vậy, bọn họ 

nghe Phật chỉ dạy bèn chân chánh sám hối, quay đầu sửa lỗi, đổi mới, phát 

mười ba hoằng thệ. Đức Phật nghe xong rất khen ngợi họ. 



Đoạn thứ năm:  “Di Lặc nhân vấn mạt thế Bồ Tát thành tựu kỷ pháp, 

 an ổn đắc thoát” (Nhân đấy, Di  Lặc  Bồ Tát bèn  hỏi trong đời  mạt, Bồ Tát 

thành  tựu  mấy  pháp  thì  được  an  ổn  độ  thoát).  Câu  hỏi  này  rất  trọng  yếu. 

Thời  kỳ  Mạt  Pháp  chính  là  thời  đại  của  chúng  ta.  Hiện  tại,  chúng  ta  nên 

thành tựu bao nhiêu pháp thì mới có thể an ổn thoát ly lục đạo luân hồi, thoát 

ly biển khổ sanh tử. 



Đoạn  thứ sáu,  “Phật  đáp  dĩ  nhị  chủng,  tứ  pháp” (Phật  đáp  dùng  hai 

loại bốn pháp). Hai loại “bốn pháp” này nằm trong kinh văn từ đoạn thứ sáu 

đến đoạn thứ bảy. Trong  loại  thứ  nhất,  “chẳng tìm lỗi người khác”   là điều 

thứ  nhất;  “cũng chẳng nêu ra tội của người khác”   là điều thứ hai;  “lìa lời 

 thô lỗ, keo kiệt, người ấy sẽ giải thoát”.  Trong thời kỳ Mạt Pháp, bốn điều 

này trọng yếu nhất, nhất định phải tuân thủ, phải làm cho được. Phật nói bốn 

pháp  ấy  xong,  lại  nói  ra  bốn  pháp  khác,  đó  là  đoạn  thứ  bảy.  “Hãy  bỏ  sự 

 biếng nhác”   là điều thứ nhất;  “xa lìa các  ồn náo”   là điều thứ hai; ưa thích 

chỗ náo nhiệt là điều chướng ngại rất lớn.  “Tịch tĩnh, thường tri túc”.  Vâng 

giữ bốn pháp này  “người ấy sẽ giải thoát”.  Đoạn này dạy chúng ta tu hành 

trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp  phải  có  đủ  hai  loại  “bốn  pháp”  này,  tức  là  đủ  tám 

pháp mới có thể yên ổn tu học đạt hiệu quả, đạt được mục tiêu tu học. 



Đoạn  thứ  tám,  “thứ  minh  vô  hy  vọng  tâm  hành  pháp  thí  thời,  thành 

 nhị  thập  lợi,  hựu  nhị  thập  lợi” (tiếp  đó,  kinh  dạy  lúc  hành  pháp  thí,  tâm 

không mong cầu sẽ thành tựu hai mươi điều lợi, lại thành tựu hai mươi điều 

lợi khác nữa). Hai thứ “hai mươi điều lợi” này cộng thành bốn mươi thứ lợi 

ích,  phải  dùng  tâm  không  mong  cầu  để  tu  hành  pháp  bố  thí  mới  có  thể  đạt 

được! 



Đoạn  thứ chín  thuyết  minh  các  lỗi  lầm,  ác  nghiệp  trong  thời  kỳ  Mạt 

Pháp,  hoàn toàn  là  nói  về  những  hiện trạng  xã  hội cũng  như tình trạng của 

bọn người tu hành chúng ta. Đọc xong đúng là rét buốt tận xương! Đức Thế 

Tôn  cách  xa  chúng  ta  ba  ngàn  năm,  từ ba  ngàn  năm  trước  Ngài  đã  thấy  rõ 

ràng  tình trạng tu  hành  hiện  tại của chúng ta, thật có thể  nói  là  nhân duyên 

quả báo chẳng sai sót mảy may! 



Đoạn  thứ  mười  nói  về   “huệ  hạnh  Bồ  Tát  dữ  sơ  nghiệp  Bồ  Tát  bất 

 đồng chi tướng” (tướng trạng  bất đồng  giữa  huệ  hạnh  Bồ Tát và sơ  nghiệp 

Bồ Tát). Chữ “huệ hạnh Bồ Tát” này chúng ta phải hiểu rõ, nếu không hiểu 

được nhất định sẽ không thể học theo họ được! Thế nào là “huệ hạnh?” 



Trí  huệ đã  mở  mang, trong  nhà  Thiền  gọi  là “đại triệt đại ngộ, minh 

 tâm kiến tánh” , trong pháp Đại Thừa ta thường gọi họ là Pháp Thân Đại Sĩ. 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ  mới  là  huệ  hạnh  Bồ  Tát.  Cũng  như  những  bậc  thường 

được  xưng  tụng  là   “phá  một  phần  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân”,  

người  như  vậy  mới  là  huệ  hạnh  Bồ  Tát.  Chưa  đạt  đến  địa  vị  ấy  thì  chẳng 

phải là huệ hạnh Bồ Tát. Do những hành vi, biểu hiện của huệ hạnh Bồ Tát 

rất  đặc  biệt  khác  lạ,  chúng  ta  chẳng  thể  học  đòi  nổi.  Nếu  học  theo,  họ  thì 

sanh  lên trời, còn chúng ta bị đọa địa  ngục. Đức Phật  giảng  rất rõ ràng, rất 

minh bạch điểm này. 



Đoạn  thứ  mười  hai  thuyết  minh   “sơ  nghiệp  Bồ  Tát ưng  đương  quán 

 sát lợi dưỡng chi quá” (sơ nghiệp Bồ Tát phải nên quán sát lỗi lầm của lợi 

dưỡng).  Sơ  Nghiệp  là  sơ  học  Bồ  Tát,  chúng  ta  hiện  đang  thuộc  giai  đoạn 

này,  nhất  định  phải  hiểu  rõ  họa  hại  của  lợi  dưỡng,  chỉ  cần  vướng  chút  lợi 

dưỡng thì chẳng những đạo nghiệp không thể thành tựu mà nhất định còn bị 

nó lôi vào A Tỳ địa ngục! Học Phật chẳng thành Phật, ngược lại bị đọa vào 

A Tỳ địa ngục, đấy chẳng phải là điều Phật, Bồ Tát mong trông thấy. Nhưng 

trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  người  như  vậy  rất  ư  là  nhiều!  Bởi  vậy,  đoạn  kinh 

văn thuyết minh họa hại của lợi dưỡng này rất dài. 



Đoạn thứ mười hai là  “diệc đương quán sát hội náo quá hữu nhị thập, 

 thế ngữ quá hữu nhị thập” (cũng nên quán sát ồn náo có hai mươi lỗi, lời lẽ 

thế gian có hai mươi lỗi). Đến phần sau tôi sẽ giảng chi tiết.  “Thùy miên quá 

 hữu  nhị  thập,  chúng  vụ  quá  hữu  nhị  thập” (Ngủ  nghê  có  hai  mươi  lỗi,  các 

việc có hai mươi lỗi). Chữ  “chúng vụ”  ở đây chỉ các thứ sự việc chẳng liên 

quan đến việc tu hành, hiện thời rất phổ biến vậy! 

Mọi người quên hết cả rồi! Bách Trượng đại sư đã từng nói:  “Phật môn 

 do vô sự mà hưng vượng” . Đạo tràng thế nào là hưng vượng? Vô sự gọi là 

hưng vượng. Sự việc quá nhiều, nhang đèn tưng bừng, tín đồ quá đông, đấy 

là tướng suy sụp của Phật môn chứ chẳng phải là tướng hưng thịnh. Vì sao 

vậy? Chẳng có  một người nào thành tựu hết! Người tuy đông nhưng không 

có một người nào khai ngộ, không có ai chứng quả, thậm chí không một ai 

có  thể  vãng  sanh  thì  thịnh  vượng  ở  chỗ  nào?  Chúng  ta  phải  nhận  thức  rõ 

ràng điều này! 

Trong  đoạn  thứ  mười  ba,  Phật  dạy   “bất  tu  chư  hạnh,  bất  đoạn  phiền 

 não,  bất  tập  thiền  tụng,  bất  cầu  đa  văn,  phi  xuất  gia  giả” (chẳng  tu  các 

hạnh,  chẳng  đoạn  phiền  não,  chẳng  tập  thiền  tụng,  chẳng  cầu  đa  văn  thì 

chẳng phải là người xuất gia). Đấy là xuất gia chỉ có hình thức, chứ thật sự 

ra chư Phật Như Lai chẳng thừa nhận kẻ ấy là đệ tử xuất gia. 

Đoạn thứ mười bốn thuyết minh hý luận có hai mươi lỗi họa. 



Cuối phần Chánh Tông, kinh văn thuyết minh “phát mười thứ tâm có 

thể sanh về thế giới Cực Lạc”. Vì thế, đến cuối cùng, bộ kinh này cũng dẫn 

dắt về Cực  Lạc. Chúng  ta  mong quyết định được sanh  về  Tịnh Độ của đức 

Di Đà ngay trong một đời này nên đối với chúng ta, bộ kinh này cũng trọng 

yếu phi thường! 



Cuối cùng, đoạn thứ mười sáu là Lưu Thông Phần. Trong sách Duyệt 

Tạng Tri Tân của Ngẫu Ích đại sư chỉ giảng đến đoạn thứ mười lăm, sau đấy 

lại  có  một  đoạn  là  phần  Lưu  Thông  của  kinh  này.  Trên  đây  tôi  đã  nói  cho 

quý vị biết sơ lược đại ý kinh này. 





---o0o--- 



 IV. LƯỢC GIẢI KINH VĂN 



A. TỰ PHẦN 

1. Phật tại Lộc Uyển, năm trăm tỳ-kheo, năm trăm Bồ Tát cùng nhóm 

Chánh kinh:  

 Như  thị  ngã  văn:  Nhất thời  Phật  tại  Ba  Ly  Nại  thành,  tiên  nhân  trụ 

 xứ, thi Lộc Uyển trung. 

如是我聞。一時佛在波離奈城。仙人住處。施鹿苑中  

 (Tôi nghe như thế này, một thời  Phật ở tại thành  Ba Ly Nại, ngự trong 

 Lộc Uyển là chỗ trụ của tiên nhân).    





Đây  là  năm  thứ thành tựu đầu trong  Lục  Chủng  Thành  Tựu; tôi  nghĩ 

chúng  ta  có  thể  tỉnh  lược.  Ở  đây,  xứ  sở  (địa  điểm  giảng  kinh)  là  Lộc  Dã 

Uyển,  một  nơi  thường  được  nhắc  đến.  Tôi  nghĩ  trong  số  các  vị  đồng  tu 

chúng ta, cũng có những vị đã đến thăm Ấn Độ, đến Ấn Độ triều thánh. Nếu 

vậy, [những người ấy] đã đến thăm các danh thắng cổ tích Phật giáo. Vườn 

Lộc Dã là một địa điểm trọng yếu, ban sơ Thích Ca Mâu Ni Phật độ năm vị 

tỳ-kheo ngay tại ấy. Sau này, chỗ ấy tạo dựng tinh xá, Phật cũng giảng khá 

nhiều kinh điển tại nơi ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Dữ đại tỳ kheo chúng, mãn túc thiên nhân. Phục hữu ngũ bách chư 

 Bồ Tát chúng. 

  

與大比丘眾。滿足千人。復有五百諸菩薩眾。  

 (Cùng chúng đại tỳ kheo đủ cả một ngàn vị, lại có năm trăm vị Bồ Tát). 





Đây  là Chúng  Thành  Tựu.  Lúc ấy, tham  gia pháp  hội có  một  ngàn năm 

trăm người. 



---o0o--- 

2. Có các Bồ Tát nghiệp chướng sâu nặng, đầy đẫy hạnh bất thiện, nghi 

hoặc, thoái chuyển, Di Lặc Bồ Tát hỏi han, an ủi khiến họ vui mừng 



Đây là đoạn thứ hai, chính là Phát Khởi Tự của kinh này. 



Chánh kinh:  

 

 Thị thời chúng trung, đa hữu Bồ Tát. 

  

是時眾中。多有菩薩。  

 (Lúc ấy trong đại chúng có nhiều vị Bồ Tát).  



Câu này nói về đa số trong năm trăm vị Bồ Tát. Do vậy, ta biết rằng, 

những vị Bồ Tát ấy chẳng phải là Bồ Tát tầm thường, đa số là cổ Phật tái lai, 

cố ý thị hiện như thế nhằm tạo cơ hội cho Di Lặc Bồ Tát đến thỉnh pháp để 

Thích Ca Mâu Ni Phật răn dạy chúng ta. Những lỗi các ngài đã phạm chính 

là  những  lỗi  bọn  người  hiện  tại  chúng  ta  đang  phạm,  các  vị  chỉ  đến  biểu 

diễn, lòng từ bi đến mức cùng cực! Bọn họ mắc những lầm lỗi gì? 



Chánh kinh:  

 

 Nghiệp chướng thâm trọng, chư căn ám độn. 

業障深重。諸根闇鈍。  

 (Nghiệp chướng sâu nặng, các căn ám độn).   



Câu  này  là  lời  tường  thuật  tổng  quát.  Nói  gọn  một  câu  là  nghiệp 

chướng nặng nề! Nghiệp là gì? Nói theo ngôn ngữ hiện đại, Nghiệp (kárma) 

là  hoạt  động,  tạo  tác.  Hoạt  động  ấy  chướng  ngại  trí  huệ  đức  năng  sẵn  có 

trong  tự  tánh  nên  gọi  là  “nghiệp  chướng”.  Nghiệp  chướng  ấy  rất  sâu,  rất 

nặng, cho nên trí huệ đức năng của chúng ta chẳng hiện ra được. 

[Trong  câu]   “chư  căn  ám  độn”,   chữ   “chư  căn”   chỉ  sáu  căn.  Sáu  căn 

chẳng thông minh, mắt tuy vẫn có thể thấy nhưng lắm việc nhìn lầm, tai tuy 

vẫn có thể nghe nhưng ý nghĩa đúng đắn chẳng nghe ra. Nhóm chữ này chỉ 

căn tánh chẳng lanh lợi. Tiếp theo đây kinh nói mười hai câu, mười hai câu 

ấy chính là nội dung của bản kinh này. Ở phần sau, với mỗi một điều Phật sẽ 

giảng tường tận cho chúng ta. Điều thứ nhất là:  

Chánh kinh:  

       Thiện pháp vi thiểu.     

善法微少   

(Thiện pháp ít ỏi). 



Thế  nào  là   “thiện  căn”?   Thiện  căn  theo  pháp  thế  gian  là  không  tham, 

không sân, không si. Chúng ta hãy nghĩ xem là mình có hay không có [thiện 

căn]. Nếu như chúng ta tham - sân - si đều đầy đủ cả thì căn bản là chúng ta 

không có thiện căn. Bọn họ còn có thiện căn, nhưng thiện căn ít ỏi; chúng ta 

không có thiện căn; vì sao lại thành ra như thế? Thiện căn của Bồ Tát là tinh 

tấn, còn chúng ta hằng ngày giải đãi, biếng nhác, tán loạn. 





Chánh kinh:  

       Háo ư hội náo 

好於憒鬧。 

 (Ưa nơi náo nhiệt)  

Ở  đây,  “hội”   là   “hôn  hội”  (昏憒),chúng  ta  thường  nói  là  hồ  đồ.  “Hội 

 náo”   nghĩa  là  ồn  náo  lộn  xộn.  Các  vị  có  biết  nơi  nào  là  ồn  náo  lộn  xộn 

chăng? Chính  là  những chốn ăn chơi có khá  nhiều  trong  xã  hội  hiện tại: ca 

xướng, khiêu vũ, đấy là những chỗ ồn náo lộn xộn. Bọn họ ưa thích những 

chỗ ấy. 

 

Chánh kinh:  

 Đàm thuyết thế sự. 

談說世事。 

 (Bàn nói thế sự).  

Đây là câu thứ ba. Phạm vi bao quát của  “thế sự”  rất rộng. Trong thế sự 

có cả tà lẫn chánh. Thế nào là chánh? Những điều Khổng Tử, Mạnh Tử nói 

là  chánh,  đều  là  thế  sự  cả!  Thế  sự  bất  hảo  ư?  Thế  sự  chẳng  thể  thoát  tam 

giới.  Quý  vị  phải  hiểu  rằng:  Mục  tiêu  của  Phật  pháp  là  dạy  chúng  ta  liễu 

sanh tử, xuất tam giới. Vì thế, sự giáo dục của Nho gia dẫu tốt, có thể giúp 

chúng  ta  đạt  được  thân  người,  thậm  chí  giúp  chúng  ta  sanh  lên  trời,  nhưng 

chẳng thể giúp chúng ta liễu sanh tử, thoát tam giới. 

 “Thế  sự”   là  gì?  Là  mọi  việc  trong  lục  đạo,  ưa  thích  bàn  nói  những 

chuyện  ấy.  Ngày  nay  người  ngoại  quốc  bàn  đến  khoa  học,  kỹ  thuật,  đấy 

cũng  là  thế  sự.  Họ  bàn  chuyện  vượt  ra  ngoài  không  gian,  nhưng  ra  ngoài 

không gian thì vẫn còn trong luân hồi lục đạo, vẫn chưa vượt thoát luân hồi 

lục đạo. Thế sự có chánh, có tà. Tà là đọa ba ác đạo, Chánh là ba thiện đạo. 

Điều thứ tư là ưa thích ngủ nghỉ, ham ngủ đấy! Điều thứ năm là:  

 

Chánh kinh:  

 Đa chư hý luận.   

     多諸戲論。  

 (Lắm điều hý luận)  

Phạm  vi của  “hý luận”  cũng  hết sức rộng rãi; như thông thường chúng 

ta nói giỡn chơi, đều gọi là hý luận. 

Chánh kinh:  

 Quảng doanh chúng vụ.   

廣營眾務。  

 (Rộng lo liệu các việc).  

Trong  xã  hội  hiện  tại,  hiện  tượng  này  rất  nhiều.  “Doanh”   (營)  là  kinh 

doanh,  “vụ”   (務)  là  sự  vụ.  “Quảng” (廣)  là  nhiều.  Tôi  vừa  mới  nhắc  qua, 

Bách Trượng thiền sư từng nói:  “Phật môn lấy vô sự làm hưng vượng”;  há 

nên đa sự? Thế nào là đa sự? Nêu một thí dụ phổ biến để nói thì pháp hội là 

đa  sự,  huống  gì  những  chuyện  khác!  Điều  này  trong  phần  sau  đức  Phật  sẽ 

giảng rộng, quý vị nhất định phải hiểu sâu xa ý Phật. 

Tu  học  Phật  pháp  là  gì?  Đề  mục  kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  cho  chúng  ta 

biết:   “Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”.   Làm  nhiều  việc  quá  thì  tâm  làm  sao 

thanh tịnh cho được?  Thù tạc quá  nhiều, chẳng thể  thanh  tịnh  được!  Sự vụ 

quá  nhiều,  chẳng  thể  bình  đẳng  được!  Mỗi  ngày  từ  sáng  đến  tối  mê  hoặc 

điên  đảo,  làm  sao  có  thể  giác  ngộ  cho  được?  Đấy  chính  là  lỗi  hại  của  việc 

 “quảng doanh chúng vụ”.  Câu thứ bảy là... 

Chánh kinh:  

 Chủng chủng tham trước.   

種種貪著。  

 (Tham chấp các thứ)  

Câu  này  có  phạm  vi  rất  lớn.  Tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần, 

buông xuống chẳng được! Câu thứ tám là... 

Chánh kinh:  

 Vi sở bất ưng.   

爲所不應。  

 (Làm điều chẳng nên làm)  

Những  điều  họ  làm  đều  là  điều  chẳng  nên  làm,  đều  là  điều  Phật  chẳng 

cho phép, họ cứ khăng khăng tạo tác. Câu thứ chín là... 

Chánh kinh:  

 Vọng thất chánh niệm. 

妄失正念。  

 (Hư vọng mất chánh niệm)  

 “Vọng”  (妄) là hư vọng. Suốt ngày hư vọng nên chánh niệm bị mất. Câu 

thứ mười là... 

Chánh kinh:  

     Tu tập tà huệ. 

      修習邪慧。  

Trong nhà Phật thường gọi  “tà huệ”  là Thế Trí Biện Thông, chẳng phải 

là chân trí huệ. Câu thứ mười một là... 

Chánh kinh:  

 Hạ liệt tinh cần.   

下劣精勤。  

 (Siêng gắng hèn kém)  

Bọn  họ  cũng  rất  nỗ  lực,  một  ngày  từ sáng  đến  tối  chẳng  nghỉ  ngơi,  dù 

bận  bịu  vẫn  vui  sướng.  Bận  bịu  những  gì?  Bận  bịu  với  sự  nghiệp  tam  đồ. 

Chữ   “hạ”   chỉ  ba  ác  đạo,  chẳng  phải  ba  thiện  đạo!  “Hạ  liệt”   nghĩa  là  gì? 

Vướng trong tham, sân, si, tranh danh đoạt  lợi, bọn  họ dũng  mãnh  tinh  tấn 

làm những việc như thế. Câu cuối cùng là:  

Chánh kinh:  

 Hành mê hoặc hạnh. 

行迷惑行。  

 (Làm hạnh mê hoặc)  

Đây  là  hiện tượng chung cho cả  tại  gia  lẫn  xuất  gia  trong cửa  Phật  vào 

thời Mạt Pháp  này. Nếu  như chúng ta  thật sự chăm chú phản tỉnh,  [sẽ thấy 

là] nếu  mắc căn bệnh  này thì bất  luận đang tu  học pháp  môn  nào cũng đều 

chẳng thể thành tựu, niệm Phật cũng chẳng thể vãng sanh. Điều kiện để vãng 

sanh  là tâm  phải thanh tịnh -  “tâm tịnh thì cõi nước tịnh”.  Tây Phương thế 

giới là Tịnh Độ, chẳng phải là uế độ! Vì thế, tâm chẳng thanh tịnh, làm sao 

vãng  sanh  được?  Mê  hoặc  là  chẳng  thanh  tịnh,  chẳng  ứng  hợp  Tịnh  Độ. 

Tụng  kinh  cho  nhiều,  niệm  Phật  cho  lắm  thì  cũng  như  lời  cổ  nhân  nói: 

 “Rách toạc cuống họng vẫn uổng công!”,  chỉ có thể kết duyên lành với Tịnh 

Độ, chứ chẳng thể vãng sanh ngay trong một đời! 

Sự việc như vậy có gì là lạ, chẳng biết là trong đời quá khứ chúng ta đã 

làm  như thế  bao  nhiêu  lần  rồi!  Chúng  ta  có  nhân  duyên  rất  sâu  xa  với  Tây 

Phương Tịnh Độ, vì sao chẳng thành tựu? Nói chung là vì  phạm phải những 

lầm lỗi ấy. Đời đời kiếp kiếp quá khứ phạm phải những lầm lỗi ấy nên niệm 

Phật  mà chẳng thể  vãng sanh. Đời này  gặp được bản kinh  này, đấy  là  nhân 

duyên hy hữu. Thử nghĩ: Nếu vẫn phạm những lỗi ấy thì một đời này ắt phải 

luống uổng. Nếu quả thật có thể thường tích cực phản tỉnh, sửa lỗi đổi mới, 

quay đầu  là bờ thì trong  một đời  này chúng ta quyết định sẽ thành tựu.  Lại 

xem tiếp kinh văn:  

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di  Lặc Bồ  Tát Ma  Ha  Tát tại  ư hội trung, kiến chư Bồ  Tát 

 cụ túc như thị bất thiện chư hạnh. 

爾時。彌勒菩薩摩訶薩。在於會中。見諸菩薩。具足如是不善諸行

。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát ở trong hội, thấy các Bồ Tát đầy 

 đủ các hạnh bất thiện như thế). 

 “Cụ túc”: Mười hai điều vừa nhắc đến trong phần trên họ đều phạm đủ 

cả, phạm toàn bộ. Ngài Di Lặc thấy các Bồ Tát ấy có nhiều lầm lỗi như thế. 

 Chánh kinh:  

 Tác thị niệm ngôn. 

作是念言。  

 (Nghĩ như thế này)  

Trong tâm Ngài suy nghĩ. 

Chánh kinh:  

 Thử chư Bồ Tát ư vô thượng Bồ Đề, viên mãn đạo phần, giai dĩ thoái 

 chuyển. 

此諸菩薩。於無上菩提。圓滿道分。皆已退轉。   

 (Các vị Bồ Tát này đối với viên mãn đạo phần nơi vô thượng Bồ Đề đều 

 đã lui sụt) 

Cổ nhân thường nói:  “Người sơ phát tâm thành Phật có thừa” . Sơ Phát 

Tâm  đều  là  những  người  phát  thiện  tâm,  có  tâm  tốt  lành,  nhưng  do  nghiệp 

chướng  sâu  nặng,  các  căn  ám  độn  nên  rất  dễ  bị  thoái  chuyển,  rất  dễ  bị  mê 

hoặc,  đặc  biệt  là  [mê  hoặc]  bởi  danh  tiếng,  lợi  dưỡng!  Người  sơ  phát  tâm 

xuất  gia  không  có  ai  cúng  dường  họ,  cuộc  sống  rất  thanh  bần,  khổ  sở,  đạo 

tâm rất kiên định. Tu hành được mấy năm, có chút ít thành tựu, danh tiếng, 

lợi dưỡng đưa tới, kẻ ấy lại bị đọa lạc. Trong có phiền não, ngoài có dụ hoặc, 

làm sao không đọa lạc cho được? Vì thế đối với Vô Thượng Bồ Đề bèn thoái 

chuyển. Di Lặc Bồ Tát thấy vậy bèn khởi tâm từ bi. 



Chánh kinh:  

 

 Ngã kim đương linh thị chư Bồ Tát giác ngộ khai hiểu, sanh hoan 

 hỷ tâm.   

  

我今當令。是諸菩薩。覺悟開曉。生歡喜心。   

  

 (Nay  ta  nên  làm  cho  các  Bồ  Tát  này  giác  ngộ,  hiểu  biết,  sanh  lòng 

 hoan hỷ) 



Di Lặc Bồ Tát đến giúp đỡ các Bồ Tát ngu si ấy. Ở đây, chúng ta phải 

chú  ý:  Thế  nào  là  đại  từ  đại  bi?  Thế  nào  gọi  là  cứu  tế  bần  khổ?  Người  tu 

hành không có đạo, ấy là  “bần”.  Người tu hành vẫn phạm những lầm lỗi  y 

như cũ, thật là  “khổ” ! Ở đây, Di Lặc Bồ Tát hành từ bi cứu tế. Ngài cứu tế 

các Bồ Tát điên đảo mê hoặc đó, làm cho họ  “giác ngộ khai hiểu”,  nghĩa là 

khiến  cho  họ  phá  mê  khai  ngộ.  Giúp  đỡ  hết  thảy  chúng  sanh  phá  mê  khai 

ngộ là đại từ đại bi, là cứu tế chân chánh. 



Chánh kinh:  

 

 Tác thị niệm dĩ. 

  

作是念已。  

  

 (Nghĩ như vậy xong) 



Di Lặc Bồ Tát khởi lên ý niệm ấy xong. 



Chánh kinh:  

 

 Tức ư bô thời, tùng thiền định khởi.   

  

即於晡時。從禪定起。   

  

 (Liền sau giờ Ngọ, từ thiền-định dậy). 



 “Bô thời”  là sau Ngọ, sau khi dùng Ngọ trai xong, Ngài từ thiền định 

xuất. 



Chánh kinh:  

 

 Vãng  đáo  kỳ  sở,  cộng  tương  úy  vấn,  phục  dĩ  chủng  chủng  nhu 

 nhuyễn ngôn từ, vị thuyết pháp yếu, linh kỳ hoan hỷ. 

  

往到其所。共相慰問。復以種種。柔軟言詞。為說法要。令其歡

喜。  

  

 (Đến chỗ bọn họ, cùng nhau an ủi, thăm hỏi, lại dùng các lời lẽ mềm 

 mỏng nói pháp yếu khiến cho họ hoan hỷ). 



Đích thực là Di Lặc Bồ Tát rất có trí huệ, nói theo cách chúng ta ngày 

nay là trí huệ cao độ! Ngài chẳng trách móc bọn họ, mà đến an ủi họ, lời lẽ 

nhu hòa, dịu dàng an ủi họ, khiến cho họ sanh lòng vui mừng, sanh hảo cảm 

đối với Bồ Tát. Phải dùng cách khéo như vậy để họ tiếp thọ lời dẫn dụ của 

Ngài. 



Chánh kinh:  

 

 Nhân cáo chi viết: “Chư nhân giả!” 

  

因告之曰。諸仁者。   

  

 (Nhân đó bảo rằng:“Này các nhân giả!”)  



 “Chư nhân giả”  là tiếng tôn xưng bọn họ. 



Chánh kinh:  

 

 Vân  hà  nhữ  đẳng  ư  vô  thượng Bồ  Đề  viên  mãn  đạo  phần  nhi  đắc 

 tăng trưởng, bất thoái chuyển da? 

  

云何汝等, 於無上菩提。圓滿道分。而得增長。不退轉耶。   

  

 (Các vị làm thế nào để được tăng trưởng, chẳng thoái chuyển nơi vô 

 thượng Bồ Đề viên mãn đạo phần?)  



Lời  hỏi  rất  khéo!  Chẳng  trách  móc  họ  phạm  lỗi  lầm,  chẳng  trách  họ 

thoái chuyển, trái lại Ngài hỏi: Đối với vô thượng Bồ Đề viên mãn đạo phần, 

các vị có phương pháp nào làm cho nó tăng trưởng, chẳng thoái chuyển hay 

chăng? Chúng ta phải học tập điểm này: Bình thường đối với người, đối với 

sự, đối với vật, phải nói năng thế nào để thật sự giúp người ta giác ngộ, giúp 

người ta sửa lỗi đổi mới, chẳng dùng lời lẽ trách  móc, mà phải dùng những 

lời quan hoài, thương yêu, che chở, dùng phương pháp dẫn dụ, khơi gợi. Ở 

đây  ta  mới  thấy  chỗ  cao  minh  của  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Vì  thế,  lúc  bọn  họ  nghe 

Ngài nói đều rất hoan hỷ, vui vẻ trò chuyện với Ngài. 



Các vị xem nhé! 



Chánh kinh:  

 

 Thị chư Bồ Tát đồng thanh bạch ngôn:  

  

 - Tôn giả! Ngã đẳng kim ư vô thượng Bồ Đề viên mãn đạo phần vô 

 phục tăng trưởng, duy hữu thoái chuyển. 

  

是諸菩薩。同聲白言。尊者。我等今於。無上菩提。圓滿道分。

無復增長。唯有退轉。   

  

 (Các vị Bồ Tát ấy đồng thanh thưa rằng:  

  

 -  Thưa  tôn  giả!  Chúng  tôi  nay  với  vô  thượng  Bồ  Đề  viên  mãn  đạo 

 phần chẳng còn tăng trưởng, chỉ có thoái chuyển).   



Những  người  ấy  đều  thưa  thật:  Đối  với  vô  thượng  Bồ  Đề  chúng  tôi 

không tăng trưởng, ngày càng lui sụt! 



Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? 

  

何以故。   

  

 (Vì sao vậy?)  



Vì sao chúng tôi ngày càng lui sụt? 



Chánh kinh:  

 

 Ngã tâm thường vị nghi hoặc sở phú. 

  

我心常為疑惑所覆。   

  

 (Tâm tôi thường bị nghi hoặc che phủ)  



Tham,  sân, si, mạn, nghi. Nghi là phiền não trọng đại đối với Bồ Tát, là chướng 

ngại nghiêm trọng đối với sự tu học. Bọn họ có nghi, có Hoặc. Hoặc (惑) là mê hoặc. 



Chánh kinh:  

 

 Ư vô thượng Bồ Đề bất năng giải liễu. 

  

於無上菩提。不能解了。   

  

 (Đối với vô thượng Bồ Đề chẳng thể hiểu rõ). 



Câu  này ý  nói bọn  họ  nghiệp chướng sâu  nặng, tuy thường nghe đức 

Thế  Tôn  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nghe  xong  chẳng  hiểu  rõ  cho  lắm,  chẳng 

những không thể liễu giải, mà còn lắm phen nghe lầm lời Phật dạy, hiểu lầm 

ý  nghĩa.  Lúc  chúng  ta  khai  kinh  kệ,  niệm   “nguyện  giải Như  Lai chân  thực 

 nghĩa”.   Bọn  họ  hiểu  lầm  ý  nghĩa chân thật của  Như  Lai,  hiểu cong quẹo  ý 

nghĩa  lý  chân  thật  của  đức  Như  Lai.  Ấy  là  tướng  nghiệp  chướng  sâu  nặng, 

tiếp theo đây các vị nói rất rõ. 

Chánh kinh:  

 Vân hà ngã đẳng đương tác Phật da? Bất tác Phật da? 

云何我等。當作佛耶。不作佛耶。   

 (Vậy thì chúng tôi sẽ thành Phật ư? Chẳng thành Phật ư?)  



Đây là nêu lên một thí dụ cụ thể để minh họa. Bọn họ thường hoài nghi: 

Học Phật là tốt hay chẳng học Phật là tốt? Thành Phật là tốt hay chẳng thành 

Phật là tốt? Thường có những câu hỏi như thế, đó là hoài nghi thiện pháp. 

Chánh kinh:  

 Ư đọa lạc pháp diệc bất năng liễu! 

於墮落法。亦不能了。   

 (Với pháp đọa lạc cũng chẳng hiểu rõ).   

Tam đồ lục đạo, gieo thiện nhân được thiện quả, tạo ác nghiệp nhất định 

phải  thọ  ác  báo.  Phật  cũng  đã  giảng  rất  rõ  ràng,  nhưng  đối  với  điều  ấy,  họ 

vẫn nghi hoặc! 

Chánh kinh:  

 Vân hà ngã đẳng đương đọa lạc da? Bất đọa lạc da? 

云何我等。當墮落耶。不墮落耶。   

 (Vậy thì chúng tôi sẽ đọa lạc ư? Chẳng đọa lạc ư?)  

Chúng  tôi  có  bị  đọa  lạc  hay  chăng?  Đọa  lạc  thật  sự  hay  là  chỉ  đọa  lạc 

giả? Những nghi vấn ấy thường xuyên hiện hữu. 

Chánh kinh:  

 Dĩ  thị  nhân  duyên,  thiện  pháp  dục  sanh  thường  vị  nghi  hoặc  chi  sở 

 triền phú. 

以是因緣。善法欲生。常為疑惑之所纏覆。   

 (Bởi nhân duyên ấy, thiện pháp sắp sanh thường bị nghi hoặc ràng buộc, 

 che phủ)  

Lẽ  đương  nhiên  là  trong  bất  cứ  thời  đại  nào,  bất  cứ  cá  nhân  nào  chẳng 

thể  không  có  lấy  một  thiện  niệm.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  thiện  ác  hỗn 

tạp, có lúc thiện nhiều, ác ít, lại có lúc ác nhiều, thiện ít nên mới hình thành 

lục đạo và mười pháp giới. Bọn họ sanh thiện niệm, nhưng chỉ vì nghi hoặc 

nên lúc hoài nghi thì thiện chẳng thể hình thành, lúc đó rất dễ thoái chuyển. 

Những vị Bồ Tát này đều rất thành thật, rất khó có. Nói theo ngôn ngữ hiện 

nay là bọn họ còn tự biết rõ mình, vẫn coi như là chưa lầm lạc! Dù có phạm 

lầm lỗi, vẫn còn có thể cứu, vì thế Di Lặc Bồ Tát đến cứu bọn họ. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát nhi cáo chi viết:  

 -  Chư  nhân  giả!  Khả  cộng  vãng  nghệ  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Chánh 

 Biến  Tri  sở.  Nhi  bỉ  Như  Lai  nhất  thiết  tri  giả,  nhất  thiết kiến  giả,  cụ  túc 

 thành tựu vô chướng ngại trí, giải thoát tri kiến, dĩ phương tiện lực thiện 

 tri  nhất  thiết  chúng  sanh  sở  hành,  đương  vị  nhữ  đẳng  tùy  kỳ  căn  tánh 

 chủng chủng thuyết pháp. 

爾時。彌勒菩薩。而告之曰。諸仁者。可共往詣。如來。應供。正

遍知所。而彼如來。一切知者。一切見者。具足成就。無障礙智。解

脫知見。以方便力。善知一切眾生所行。當為汝等。隨其根性。種種

說法。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bảo họ rằng:  

 - Các nhân giả! Nên cùng đến chỗ Như Lai, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri. 

 Đức Như Lai là bậc biết hết thảy, bậc thấy hết thảy, thành tựu đầy đủ trí vô 

 chướng ngại, giải thoát tri kiến, dùng sức phương tiện khéo biết sở hạnh của 

 hết  thảy  chúng  sanh,  Ngài  sẽ  vì  các  ông  thuyết  pháp  các  thứ  tùy  theo  căn 

 tánh). 

Đây cũng là điểm cao minh của Di Lặc Bồ Tát. Di Lặc Bồ Tát chẳng thể 

thuyết kinh giảng pháp cho họ ư? Đương nhiên là Ngài có thể. 

Vì sao Di Lặc Bồ Tát chẳng thuyết pháp? Bởi vì Ngài còn ở trong địa vị 

Bồ Tát, chưa chắc bọn họ đã tin tưởng lời giảng kinh thuyết pháp của Ngài. 

Vì  thế,  Di  Lặc  Bồ  Tát giới  thiệu:  “Chúng  ta  đi  gặp  Phật”.  Mọi  người  nghe 

đến Phật đương nhiên chẳng dị nghị, chúng ta cùng nhau đi đến chỗ Phật. 

 “Như Lai, Ứng Cúng, Chánh Biến Tri”  là ba thứ trong  mười danh  hiệu 

của đức Như Lai, chúng tôi cũng không giải thích chi tiết. Câu  “nhi bỉ Như 

 Lai, nhất thiết tri giả, nhất thiết kiến giả”  là lời tán thán trí huệ đức năng của 

Phật: Không chi chẳng biết, không gì chẳng thể! Ý nói: Quả vị Phật là thành 

tựu  đầy  đủ,  chẳng  có  một  mảy  gì  thiếu  khuyết.  Trí  huệ  Phật  đầy  đủ  viên 

mãn,  Phật  tự  tại  viên  mãn.  Hơn  nữa,  phương  pháp  của  Phật  hay  khéo  phi 

thường.  “Dùng sức phương tiện”  dạy dỗ chúng sanh khế cơ, khế lý. 

Trước hết nói  “thành tựu đầy đủ trí vô chướng ngại, giải thoát tri kiến” , 

đó là  Lý. Phật thuyết pháp khế  lý!  Lại  nói  “khéo biết sở hạnh của hết thảy 

 chúng sanh” : Hết thảy chúng sanh đời đời kiếp kiếp đã tạo nhân gì, thọ quả 

báo  gì,  Phật  đều  biết  cả,  vì  thế,  thuyết  pháp  bèn  khế  cơ.  Bọn  họ  đến  gặp 

Phật, nhất định đức Phật sẽ tùy theo căn tánh của mỗi người mà thuyết pháp 

các thứ. Ấy là khế cơ, khế lý. 

Kinh  văn  chia  làm  ba  phần:  Phần  Phát  Khởi  đến  đây  là  hết.  Đó  là  một 

đoạn lớn. Dưới đây là phần mở đầu phần Chánh Tông của kinh, lẽ ra [câu kế 

tiếp phải tách ra thành một hàng riêng]. Bản kinh hiện thời tôi bảo thầy Ngộ 

Quảng sao từ bản Tần Già Tạng2 ra, rồi  lại dựa theo Đại Chánh  Tạng phân 

thành đoạn. Cách phân đoạn và chấm câu trong Đại Chánh Tạng có rất nhiều 

vấn  đề,  quý  vị  cứ  xem  kinh  văn  thì  thấy  ngay,  quý  vị  xem  kỹ  thì  thấy  bốn 

chữ là một câu, cho nên đọc tụng chẳng khó. 



---o0o--- 



B. CHÁNH TÔNG PHẦN 

1. Có sáu mươi vị Bồ Tát nghe theo lời khuyên đến chỗ Phật, gieo mình 

xuống  đất  buồn  khóc,  Phật  an  ủi  bảo  họ  đứng  dậy,  lại  nói  lỗi  xưa:  ác 

nghiệp phỉ báng  pháp sư, thọ  nhiều  nỗi khổ, về sau cũng sẽ  được vãng 

sanh thế giới Cực Lạc   

Chánh kinh: 

 Thị  thời,  ngũ  bách  chúng  trung,  hữu  lục  thập  Bồ  Tát  dữ  Di  Lặc  Bồ 

 Tát vãng nghệ Phật sở, ngũ thể đầu địa,  đảnh lễ Phật túc, bi cảm lưu lệ, 

 bất năng tự khởi. Di Lặc Bồ Tát tu kính dĩ tất, thoái tọa nhất diện. 

是時。五百眾中。有六十菩薩。與彌勒菩薩。往詣佛所。五體投地

。頂禮佛足。悲感流淚。不能自起。彌勒菩薩。修敬已畢。退坐一面

。  

 (Lúc ấy, trong số năm trăm người có sáu mươi vị Bồ Tát cùng Di Lặc Bồ 

 Tát  đi  đến  chỗ  Phật,  năm  vóc  gieo  xuống  đất,  đảnh  lễ  dưới  chân  Phật,  bi 

 cảm  ứa  lệ,  chẳng  thể  tự  đứng  lên.  Di  Lặc  Bồ  Tát  kính  lễ  xong  xuôi,  lui  ra 

 ngồi một phía). 

  Đương thời, trong hội có năm trăm vị Bồ Tát, trong năm trăm người chỉ có sáu mươi 

vị nghe lời Di Lặc Bồ Tát, theo Di Lặc Bồ Tát đi gặp Thích Ca Mâu Ni Phật. Những vị 

Bồ Tát vừa thuật lỗi mình ấy đều là đại quyền thị hiện. Di Lặc Bồ Tát đem những vị ấy 

đến trước đức Thế Tôn, sau khi hành lễ hoàn tất, bèn lui ra ngồi. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Phật cáo chư Bồ Tát ngôn:  

 -  Chư  thiện  nam  tử!  Nhữ  đẳng  ưng  khởi,  vật  phục  bi  hiều,  sanh  đại 

 nhiệt não. 

爾時。佛告諸菩薩言。善男子。汝等應起。勿復悲號。生大熱惱。   

 (Lúc bấy giờ, đức Phật bảo các Bồ Tát rằng:  

 -  Các  thiện  nam  tử!  Các  ông  hãy  đứng  lên,  đừng  có  buồn  khóc,  sanh 

 nhiệt não lớn)  

Sau khi chí tâm  lễ kính, Di  Lặc Bồ Tát ngồi  lui qua  một bên, sáu  mươi  

Bồ  Tát  ấy  quỳ  mọp  dưới  đất  chẳng  đứng  lên,  sám  hối  như  vậy  rất  khó  ai 

hơn!  Vì  thế,  đức  Phật  thấy  tình  trạng  họ  như thế  bèn  an  ủi  họ,  bảo  bọn  họ 

chớ nên bi thương, cũng đừng nên buồn khổ. 

Ở đây, có một điểm thường thức (kiến thức thông thường), nhân tiện tôi 

nói cho quý vị biết luôn. Nếu như trong phần Chánh Tông bắt đầu bằng câu 

 “Nhĩ thời, Phật cáo chư Bồ Tát...”  thì trong tựa kinh có thể thêm chữ “Phật 

thuyết”  thành  ra  [tựa  đề  kinh  này  là]   “Phật  thuyết  Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù 

 Thắng Chí Nhạo Kinh” ; cũng như nếu câu thứ nhất của phần Chánh Tông là 

‘Phật  nói’  thì  thông  thường  trên  tựa  đề  kinh  sẽ  để  thêm  từ  ngữ   “Phật 

 thuyết”.  Nếu câu thứ nhất chẳng phải là  “Phật thuyết”  thì tựa đề chẳng thêm 

chữ  “Phật  thuyết”.  Do  vậy, quả  thật ở đây phần Chánh  Tông bắt  đầu bằng 

 “Nhĩ  thời,  ngũ  bách  chúng  trung  hữu  thập  lục  Bồ  Tát”   nên  [tựa  đề  kinh] 

không ghi thêm chữ  “Phật thuyết”.  Đây là một điểm thường thức, từ rày các 

vị xem kinh điển, sẽ thấy có kinh thì đề Phật thuyết, có kinh chẳng đề. [Do 

thấy] tựa kinh không thêm chữ “Phật Thuyết” bèn cật vấn [kinh này] không 

phải là do Phật nói hay sao? Vẫn là do Phật nói, [nhưng tựa đề một bản kinh] 

có  thêm  chữ  “Phật  thuyết”  hay  không  là  do  câu  thứ  nhất  của  phần  Chánh 

Tông có hay không có chữ “Phật thuyết”. 

Phần  khai  thị  của  Phật  trong  đoạn  sau  đây  hết  sức  trọng  yếu,  chúng  ta 

phải nên cảnh tỉnh, kinh sợ. 

Chánh kinh:  

 Nhữ ư vãng tích, tạo tác ác nghiệp. 

汝於往昔。造作惡業。   

 (Ông trong xưa kia, gây tạo nghiệp ác) 

Câu  này  là  lời  nói  chung:  Trong  đời  quá  khứ,  các  vị  tạo  ác  nghiệp  rất 

nặng. Ác nghiệp gì vậy? 

Chánh kinh:  

 Ư chư chúng sanh, dĩ sướng duyệt tâm. 

於諸眾生。以暢悅心。   

 (Đối với các chúng sanh, dùng lòng vui sướng). 

 “Sướng  duyệt  tâm”   là  rất  thống  khoái,  rất  sung  sướng.  Làm  chuyện  gì 

vậy? 



Chánh kinh:  

 

 Sân mạ hủy nhục, chướng não tổn hại. 

  

瞋罵毀辱。障惱損害。   

  

 (Giận chửi, hủy nhục, gây chướng ngại, phiền não, tổn hại). 



Làm đến tám  việc. Đối  với chúng sanh,  bọn  họ chửi  người, chửi bới 

người khác thật khoái trá, gây tạo ác nghiệp như thế đó! 



Chánh kinh:  

 

 Tùy tự phân biệt. 

  

随自分别。   

  

 (Theo ý mình phân biệt). 



Chấp theo tri kiến phân biệt của chính mình, nói theo cách bây giờ là 

“làm việc theo cảm tình, làm chuyện càn bướng, chẳng đếm xỉa đạo lý!” 





Chánh kinh:  

 

 Bất năng liễu tri nghiệp báo sai biệt. 

  

不能了知。業報差別。   

  

 (Chẳng thể biết rõ nghiệp báo sai khác)  



Lúc tạo những ác nghiệp ấy, bọn họ chẳng biết những nghiệp ấy ắt có 

quả báo. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố nhữ đẳng kim vị nghiệp chướng chi sở triền phú. 

  

是故汝等。今為業障之所纏覆。   

  

 (Vì thế, các ông nay bị nghiệp chướng ràng buộc, che ngăn)  



Hiện  tại  dù  bọn  họ  nghe  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  nhưng  chẳng 

hiểu nghĩa chân thật của Như Lai. Đó là vì bị nghiệp chướng buộc ràng, che 

lấp. 



Chánh kinh:  

 

 Ư chư thiện pháp, bất năng tu hành. 



於諸善法。不能修行。  



 (Đối với các thiện pháp, chẳng thể tu hành). 



Rất dễ tạo tác ác pháp, rất khó tu hành thiện pháp, những điều này đều 

là tình cảnh nghiệp chướng sâu nặng vậy! 



Chánh kinh:  

 

 Thời  chư  Bồ  Tát  văn  thị  ngữ  dĩ,  tùng  địa  nhi  khởi,  thiên đản  hữu 

 kiên,  hữu  tất  trước  địa,  hiệp  chưởng  cung  kính,  nhi  bạch  Phật  ngôn: 

 “Thiện tai Thế Tôn! Nguyện vị ngã đẳng thuyết thử nghiệp chướng. Ngã 

 đẳng tri tội, đương tự điều phục, ngã tùng kim nhật, cánh bất cảm tác”.   

  

時諸菩薩。聞是語已。從地而起。偏袒右肩。右膝著地。合掌恭

敬。而白佛言。善哉世尊。願為我等。說此業障。我等知罪。當自調

伏。我從今日。更不敢作。   

  

 (Khi ấy, các Bồ Tát nghe lời ấy xong, từ dưới đất đứng lên, trật áo vai 

 phải, gối phải đặt sát đất, chắp tay cung  kính, bèn bạch  Phật rằng:  “Lành 

 thay, thưa Thế Tôn! Xin vì chúng con nói  nghiệp chướng ấy. Chúng con biết 

 tội sẽ tự điều phục, con từ hôm nay chẳng dám làm nữa!”)  



Những  điều  nói  trong  đoạn  này  thật  là  hết  sức  khó  có,  hy  hữu!  Chịu 

sửa lỗi, chịu đổi mới, người như vậy sẽ có thể cứu được. Có xấu hổ, có thẹn 

thùng, cầu Phật chỉ dạy rành rẽ những ác nghiệp do chính mình đã tạo trong 

quá khứ khiến ngày nay gặp phải những chướng nạn như thế. Biết tội lỗi ấy, 

bọn họ còn có thể sửa lỗi đổi mới, giống như trong kinh Vô Lượng Thọ nói 

 “tẩy tâm dịch hạnh”  (rửa lòng đổi hạnh), từ nay trở đi chẳng dám tái phạm. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Phật cáo chư Bồ Tát ngôn:  

  

爾時。佛告諸菩薩言。  

  

 (Lúc bấy giờ, đức Phật bảo các Bồ Tát rằng)  



Phật giảng cho sáu mươi vị Bồ Tát nghe. 



Chánh kinh:  

 

 Thiện nam tử! Nhữ  tằng vãng tích, ư Câu Lưu Tôn  Phật Như  Lai 

 pháp trung, xuất gia vi đạo. 

  

善男子。汝曾往昔。於俱留孫佛。如來法中。出家為道。   

  

 (Thiện  nam  tử!  Các  ông  từng  trong  xưa  kia,  ở  trong  pháp  của  đức 

 Câu Lưu Tôn Phật Như Lai, xuất gia tu đạo)  



Thời  gian ấy  rất  lâu. Câu  Lưu Tôn Phật  là vị  Phật thứ nhất của  Hiền 

kiếp; Thích Ca Mâu Ni Phật là vị Phật thứ tư. Thời gian ấy rất dài lâu. Trong 

thời  Câu  Lưu  Tôn  Phật,  bọn  họ  xuất  gia,  tu  hành.  Câu  Lưu  Tôn 

(Krakucchanda) là tiếng Phạn, dịch nghĩa sang tiếng Trung Quốc là Sở Ưng 

Đoạn  (cái  đáng  nên  đoạn).  Phiền  não  là  cái  đáng  nên  đoạn,  vô  minh  là  cái 

đáng  nên  đoạn,  những  gì  đáng  nên  đoạn  Ngài  đều  đoạn  sạch,  ý  nghĩa  của 

danh hiệu Ngài là vậy. 



Chánh kinh:  

 

 Tự thị đa văn, tu trì tịnh giới. 

  

自恃多聞。修持淨戒。   

  

 (Tự cậy đa văn, tu trì tịnh giới)  



Có thể thấy  là  hạng  người  này rất thông  minh và rất có trí  huệ,  nghe 

kinh rất nhiều. Bọn họ cậy mình đã nghe nhiều kinh, lại tự cho là mình giới 

luật  rất  thanh  tịnh.  Như  vậy  là  cũng  khá,  tu  hành  cũng  tốt  đẹp,  nghiệp 

chướng là do đâu? Phần kế tiếp nói:  



Chánh kinh:  

 

 Thường hoài kiêu mạn, ngạo dật chi tâm. 

  

常懷憍慢。傲逸之心。   

  

 (Thường ôm lòng kiêu mạn, ngạo nghễ, phóng dật). 

Bệnh phát từ đây. Đối với người tỏ vẻ kiêu ngạo, nói theo ngôn ngữ bây 

giờ  là  “đáng  nên  kiêu  ngạo!”.  Bệnh  của  những  vị  Bồ  Tát  ấy  là  ở  chỗ  này. 

Các vị xem: Họ đa văn, đa văn vốn là rất tốt, đáng nên kiêu ngạo. Giới luật 

thanh  tịnh  cũng  rất  hay,  đáng  nên  kiêu  ngạo!  Đáng  nên  kiêu  ngạo  là  xong 

rồi! Bây giờ quý vị có một chút sở trường nào, người khác chẳng bằng được 

mình, quý vị có thấy đáng nên kiêu ngạo hay không? Nếu như quý vị cũng 

thấy đáng nên kiêu ngạo thì hãy nhớ kỹ đoạn kinh văn này để coi quý vị có 

còn  nên  kiêu  ngạo  hay  là  không?  “Mạn”   là  ngạo  mạn,  “dật”   là  phóng  dật 

(buông lung), tức là rất tùy tiện. 

Chánh kinh:  

 Hựu hành đầu-đà, thiểu dục tri túc. 

又行頭陀。少欲知足。   

 (Lại hành đầu đà, ít muốn, biết đủ). 

Điều này lại càng khó được! Đầu-đà là khổ hạnh, lúc bọn họ tu hành đã 

từng tu khổ hạnh.  “Thiểu dục tri túc”  hết sức khó được! 

Chánh kinh:  

 Ư thị công đức, phục sanh chấp trước. 

於是功德。復生執著。   

 (Với công đức này, lại sanh chấp trước).   

Bệnh  họ  nổi  lên  rồi: Chấp  tướng!  Chấp  tướng  cũng  là  vướng  phải  kiêu 

ngạo: Người khác tu hành đều chẳng bằng họ, bọn họ được những tín đồ tại 

gia cung kính, cúng dường. Ý nghĩa đoạn  này rất sâu, rất rộng, quý  vị phải 

rất lắng lòng, rất chú tâm thấu hiểu, chẳng nên đọc sơ sài lướt qua đoạn kinh 

này. Đoạn dưới, đức Phật nói cụ thể về sự tướng gây tạo ác nghiệp. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời hữu nhị thuyết pháp tỳ kheo. 

爾時。有二說法比丘。  

 (Lúc bấy giờ có hai vị tỳ-kheo thuyết pháp). 

Có  hai  vị  xuất  gia,  đại  khái  là  thường  giảng  kinh  thuyết  pháp  ở  bên 

ngoài. Giảng kinh thuyết pháp đương  nhiên thính chúng đông, cúng dường 

cũng nhiều. 

Chánh kinh:  

 Đa chư thân hữu, danh văn, lợi dưỡng. 

多諸親友。名聞利養。   

 (Có nhiều bè bạn, tiếng tăm, lợi lộc).   

Pháp  sư  thuyết  pháp  nhất  định  được  như  vậy,  nhất  định  có  hiện  tượng 

như thế. 

Chánh kinh:  

 Nhữ ư thị nhân dĩ xan tật tâm. 

汝於是人。以慳嫉心 。   

 (Với hai người ấy, các ông do lòng ghen ghét)  

Họ ghen ghét hai vị pháp sư giảng kinh, thuyết pháp. 

Chánh kinh:  

 Vọng ngôn phỉ báng. 

妄言誹謗。   

 (Bịa đặt phỉ báng). 

Các ông muốn phá hoại, ghen ghét họ. Để phá hoại họ thì phỉ báng bằng 

cách nào? Đồn đãi, đặt chuyện, nói hai tỳ kheo ấy là: 

Chánh kinh:  

 Hành dâm dục sự. Thị thời pháp sư thân hữu quyến thuộc, do nhữ ly 

 gián, thuyết kỳ trọng quá, giai linh nghi hoặc, bất sanh tín thọ. 

行淫欲事。是時法師。親友眷屬。由汝離間。說其重過。皆令疑惑

。不生信受。   

 (Làm  chuyện  dâm  dục.  Khi  ấy,  thân  hữu,  quyến  thuộc  của  pháp  sư  do 

 các ông ly gián, nói họ phạm lỗi nặng nên đều ngờ vực, chẳng sanh lòng tin 

 nhận [pháp của hai pháp sư ấy giảng nữa])  



Đấy  là  phá  hoại  tín  tâm  của  thính  chúng  đối  với  pháp  sư  giảng  kinh 

thuyết pháp, khiến cho đại chúng chẳng còn tin tưởng vị pháp sư ấy nữa. 



Chánh kinh:  

 

 Bỉ chư chúng sanh, ư thị pháp sư vô tùy thuận tâm, đoạn chư thiện 

 căn.   

  

彼諸眾生。於是法師。無隨順心。斷諸善根。   

  

 (Các chúng sanh ấy  đối với pháp sư đó không có  tâm tùy thuận, dứt 

 các thiện căn)  



Cần phải hiểu là đối với hết thảy pháp, công đức nghe pháp không có 

gì có thể sánh bằng; bởi lẽ, nghe pháp phát sanh trí huệ. Đặc biệt là tâm cung 

kính.  Trong  kinh  Phật  thường  dạy,  cổ  đức  cũng  thường  nói.  Ấn  Quang  đại 

sư nói rất hay:  “Một phần cung kính được một phần lợi ích; mười phần cung 

 kính được mười phần lợi ích”.  Nếu lòng cung kính bị phá hoại toàn bộ, bất 

cứ công đức nào cũng chẳng thể đạt được. Đó gọi là gì? Đoạn pháp thân huệ 

mạng của hết thảy chúng sanh. Bọn họ tạo tội nghiệp như thế này: Tung tin 

đồn, đặt chuyện phá hoại đạo tràng. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố nhữ đẳng do tư ác nghiệp. 

  

是故汝等。由斯惡業。   

  

 (Vì thế các ông do ác nghiệp ấy).   



Do tạo ác nghiệp ấy, các ông đã từng... 



Chánh kinh:  

 

 Ư lục thập bách thiên tuế trung, sanh A Tỳ địa ngục. 

於六十百千歲中。生阿鼻地獄。   

  

 (Trong sáu mươi trăm ngàn năm, sanh trong địa ngục A Tỳ). 



 “Lục thập bách thiên tuế”  là sáu trăm vạn. Tạo tội nghiệp đó, bọn họ 

đã  phải  sống  trong  địa  ngục  A  Tỳ  sáu  trăm  vạn  năm.  Sáu  trăm  vạn  năm  là 

chỉ thời gian trong loài người, tính theo thời gian của chúng ta. Các vị xem: 

Tạo  tội  rất  dễ  dàng,  đã  từng  sống  trong  địa  ngục  A  Tỳ  sáu  trăm  vạn  năm. 

Các vị đọc trong kinh Địa Tạng Bồ Tát Bản Nguyện có giải thích tường tận 

về địa ngục A Tỳ. Trong kinh Lăng Nghiêm cũng nói rất tường tận. 



Chánh kinh:  

 

 Dư nghiệp vị tận. 

  

余業未盡。   

  

 (Nghiệp thừa chưa hết). 





Vẫn còn thừa tội: Trọng tội đã trả rồi, trả xong vẫn còn dư tội. Lúc đó, 

chuyển sang một địa ngục nhẹ hơn. 



Chánh kinh:  

 

 Phục ư tứ thập bách thiên tuế trung, sanh Đẳng Hoạt địa ngục. 

  

復於四十百千歲中。生等活地獄。   

  

 (Lại  trong  bốn  mươi  trăm  ngàn  năm,  sanh  trong  địa  ngục  Đẳng 

 Hoạt).  





 “Tứ thập bách thiên”  là bốn trăm vạn. Lại trải qua bốn trăm vạn năm 

trong Đẳng Hoạt địa ngục. Đẳng Hoạt là một trong tám đại địa ngục, tức là 

trong tám địa ngục nóng, địa ngục thứ nhất là Đẳng Hoạt. 



Chánh kinh:  

 

 Dư nghiệp vị tận. 

  

余業未盡。   

  

 (Nghiệp thừa chưa hết). 



Đến đây nghiệp thừa vẫn còn. 



Chánh kinh:  

 

 Phục ư nhị thập bách thiên tuế trung, sanh Hắc Thằng địa ngục. 

  

復於二十百千歲中。生黑繩地獄。   

  

 (Lại trong hai mươi trăm ngàn năm, sanh trong địa ngục Hắc Thằng).   



Phía  dưới  Đẳng  Hoạt  là  Hắc  Thằng.  Địa  ngục  này  thọ  tội  so  với  địa 

ngục trên nhẹ hơn một chút, nhưng vẫn thuộc trong tám đại địa ngục. 



Chánh kinh:  

 

 Phục ư lục thập bách thiên tuế trung, sanh Thiêu Nhiệt địa ngục. 

  

復於六十百千歲中。生燒熱地獄。   

  

 (Lại  trong  sáu  mươi  trăm  ngàn  năm,  sanh  trong  địa  ngục  Thiêu 

 Nhiệt). 

Địa  ngục  Thiêu  Nhiệt  là  địa  ngục  thứ  sáu  trong  tám  đại  địa  ngục.  Địa 

ngục thứ bảy tôi không  nói chi tiết,  trong  Phật  Học Đại  Từ Điển,  kinh Địa 

Tạng,  kinh  Lăng  Nghiêm,  sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  đều  có  nói,  tài  liệu 

tham khảo rất  nhiều. Thọ báo trong các địa ngục  lớn  nhỏ kể trên, tính theo 

thời gian trong nhân gian tổng cộng là một ngàn tám trăm vạn năm. Đấy là 

tạo tội rất dễ dàng, thọ khổ thật dài lâu, có mấy ai biết hay chăng? 

Chánh kinh:  

 Tùng bỉ một dĩ, hoàn đắc vi nhân.   

從彼歿已。還得為人。   

 (Từ đó chết đi, lại được làm người).   

Từ địa ngục thoát ra, lại được làm thân người. Được thân người như thế 

nào? 

Chánh kinh:  

 Ngũ bách thế trung, sanh manh vô mục. 

五百世中。生盲無目。   

 (Trong năm trăm đời, mù từ lúc vừa sanh, không có mắt). 

Tức là mới vừa sanh ra mắt đã mù, cả năm trăm đời! Đó là dư báo. 

Chánh kinh:  

 Dĩ tàn nghiệp cố! 

以殘業故。   

 (Do tàn nghiệp vậy)  

Đương nhiên người như vậy cuộc sống nhất định rất khốn khổ. 

Chánh kinh:  

 Tại tại sở sanh, thường đa mông độn. 

在在所生。常多蒙鈍。   

 (Sanh ở chỗ nào cũng thường hay tối tăm, chậm lụt).   

 “Độn”  (鈍) là căn tánh chẳng lanh lợi.  “Mông”  (蒙) là mờ mờ, mịt 

mịt, chẳng có trí huệ. 



Chánh kinh:  

 

 Vong thất chánh niệm, chướng phú thiện căn, phước đức vi thiểu, 

 hình dung xú khuyết, nhân bất hỷ kiến, phỉ báng khinh tiện, hý lộng khi 

 hiềm, thường sanh biên địa. 

  

忘失正念。障覆善根。福德微少。形容醜缺。人不喜見。誹謗輕

賤。戲弄欺嫌。常生邊地。   

  

 (Quên  mất  chánh  niệm,  che  ngăn  thiện  căn,  phước  đức  ít  ỏi,  hình 

 dáng xấu xa, thiếu sứt, người khác chẳng ưa trông thấy, phỉ báng, khinh dễ, 

 chọc ghẹo, coi thường, ghét bỏ, thường sanh nơi biên địa). 



Đấy là quả báo họ phải gánh chịu. Trong quá khứ họ từng chọc ghẹo 

người khác, nay được làm thân người bèn thuộc địa vị hèn hạ, cũng bị người 

khác phỉ báng, khinh rẻ, chọc ghẹo, khinh thường . “Thường sanh biên địa” : 

Biên  địa  là  nơi  văn  hóa  hết  sức  lạc  hậu;  nói  theo  ngôn  ngữ  hiện  tại,  [biên 

địa]  là  nơi  không  có  giáo  dục,  sống  ở  những  nơi  ấy  không  có  cơ  hội  được 

hưởng sự giáo dục. 



Chánh kinh:  

 

 Bần cùng hạ liệt, táng thất tài bảo, tư sanh gian nan, bất vị chúng 

 nhân tôn trọng kính ái.   

  

貧窮下劣。喪失財寶。資生艱難。不為眾人。尊重敬愛。   

  

 (Nghèo  túng,  kém  hèn,  của  cải  tan  mất,  cuộc  sống  khốn  khó,  chẳng 

 được mọi người tôn trọng, yêu kính). 



Trong  năm  trăm  đời  tuy  được  thân  người,  nhưng  chẳng  qua  chỉ  là 

những năm tháng gian khổ. 



Chánh kinh:  

 

 Tùng thử một dĩ, ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, pháp dục diệt 

 thời, hoàn ư biên địa, hạ liệt gia sanh. 

  

從此歿已。於后末世。五百歲中。法欲滅時。還於邊地。下劣家

生。   

  

 (Từ đấy chết đi, vào đời Mạt sau, trong năm trăm năm, lúc pháp sắp 

 diệt, vẫn sanh trong nhà hèn kém ở nơi biên địa). 



Lúc bọn họ lại được làm người nhằm thời kỳ giống như thời Mạt Pháp 

hiện  tại  của  chúng  ta.  “Mạt  thế  ngũ  bách  niên”   là  năm  trăm  năm  đầu  tiên 

trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp.  Cũng  trong  năm  trăm  năm  thường  được  kinh  điển 

nói tới, trong thời gian ấy, họ vẫn sanh ở nơi biên địa, chẳng có Phật pháp. 

Do trong quá khứ báng pháp, nên chẳng có cơ hội nghe Phật pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Quỹ phạp cơ đống, vị nhân phỉ báng, vong thất chánh niệm, bất tu 

 thiện pháp.  Thiết  ư  tu  hành,  đa  chư  lưu  nạn.  Tuy  tạm  phát  khởi  trí  huệ 

 quang minh, dĩ nghiệp chướng cố, tầm phục hoàn một. 

  

匱乏飢凍。為人誹謗。忘失正念。不修善法。設於修行。多諸留

難。雖暫發起。智慧光明。以業障故。尋復還沒。   

  

 (Túng  thiếu,  đói  rét,  bị  người  khác  phỉ  báng,  quên  mất  chánh  niệm, 

 chẳng  tu  pháp  lành.  Cho  dù  tu  hành,  gặp  nhiều  tai  nạn.  Dù  trí  huệ  quang 

 minh có tạm phát khởi, nhưng  vì nghiệp chướng, bèn lại mất ngay)  



Đây  là  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  dù  trí  huệ  vừa  mới  xuất  hiện  một 

chút,  liền  lập  tức  lại  mê  mờ,  quên  mất,  hoặc  là  bị  người  khác  gây  chướng 

ngại. Chướng duyên rất nhiều! 



Chánh kinh:  



 Nhữ đẳng tùng bỉ ngũ bách tuế hậu, thị chư nghiệp chướng nhĩ nãi 

 tiêu diệt. 

  

汝等從彼五百歲后。是諸業障。爾乃消滅。   

  

 (Các ông sau năm trăm năm ấy, các  nghiệp chướng đó mới bèn tiêu 

 diệt). 

Có hiện tượng này là do họ thật sự giữ được sự giác ngộ. Do vì giác mà 

chẳng mê, chánh chứ không tà, tịnh chẳng còn nhiễm, nghiệp chướng của họ 

tiêu  diệt.  Sau  khi  tiêu  diệt,  lại  y  giáo  tu  hành,  thật  thà  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh  Độ,  mới  hòng  thoát  khỏi  tam  giới,  mới  hòng  liễu  sanh  tử  vĩnh  viễn 

thoát luân hồi! 

Chánh kinh:  

 Ư  hậu  đắc  sanh  A  Di  Đà  Phật  Cực  Lạc  thế  giới.  Thị  thời  bỉ  Phật 

 đương vị nhữ đẳng thọ A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề ký.   

於后得生。阿彌陀佛。極樂世界。是時彼佛。當為汝等。授阿耨多

羅三藐三菩提記。   

 (Sau đấy được sanh về thế giới Cực Lạc của A Di Đà Phật. Lúc đó, đức 

 Phật ấy sẽ thọ ký quả Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác cho các ông). 

Câu này nói về sự thành tựu khi đã sanh về thế giới Cực Lạc. 



---o0o--- 

2. Khi ấy các Bồ Tát liền phát mười ba hoằng thệ, Phật tán thán ấn khả 

 

Chánh kinh:  

  

 Nhĩ  thời,  chư  Bồ  Tát  đẳng  văn  Phật  sở  thuyết,  cử  thân  mao  thụ, 

 thâm sanh ưu hối, tiện tự vấn lệ, tiền bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Ngã kim phát lộ, hối kỳ quá cữu. Ngã đẳng thường ư Bồ 

 Tát  thừa  nhân  khinh  mạn  tật  nhuế,  cập  dư  nghiệp  chướng.  Kim  ư  Phật 

 tiền, như tội sám hối, ngã đẳng kim nhật, ư Thế Tôn tiền, phát hoằng thệ 

 nguyện. 

  

爾時。諸菩薩等。聞佛所說。舉身毛豎。深生憂悔。便自抆淚。

前白佛言。世尊。我今發露。悔其過咎。我等常於。菩薩乘人。輕慢

嫉恚。及余業障。今於佛前。如罪懺悔。我等今日。於世尊前。發弘

誓願。   



 (Lúc  bấy  giờ,  các  vị  Bồ  Tát  nghe  lời  Phật  dạy,  lông  trên  toàn  thân 

 dựng  cả  lên,  sanh  lòng  buồn  tủi,  hối  hận  sâu  xa,  liền  lau  nước  mắt,  bạch 

 trước Phật rằng:  

  

 -  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Con  nay  bày  tỏ,  hối  tội  lỗi  xưa.  Chúng  con 

 thường đối với người hành hạnh Bồ Tát khinh mạn, ghét ganh, giận dữ, và 

 [gây  tạo]  các  nghiệp  chướng  khác.  Nay  đối  trước  Phật,  đúng  như  tội  mà 

 sám  hối,  từ  ngày  hôm  nay  chúng  con  đối  trước  đức  Phật  phát  lời  thề  rộng 

 lớn)  



Như trong phần trên đã nói: Các vị Bồ Tát ngu si, nghiệp chướng sâu 

nặng  ấy  đã  hữu  ý  hay  vô  ý  gây  tạo  các  thứ ác  nghiệp.  Thời  gian  họ  tạo  ác 

nghiệp  tuy  không  lâu  nhưng  quả  báo  thật  là  kinh  khủng  quá!  Trong  kinh 

điển, ta thấy rất nhiều những lời chỉ dạy giống như ở đây, cớ sao người học 

Phật vẫn cứ y như cũ chẳng biết kinh sợ, thức tỉnh, vẫn cứ hủy phạm? Trong 

kinh này, đức Phật đã giảng tường tận sự việc này cho chúng ta, ta phải chú 

tâm quán sát: Gây tạo ác nghiệp tựa hồ chẳng nghiêm trọng, vì sao quả báo 

lại  nặng  nề đến thế? Nếu chẳng  thể thấu triệt  hiểu rõ sự  lý của  việc  này sẽ 

chẳng thể khiến chúng ta đoạn nghi sanh tín. 

Chúng ta xem trong đoạn kinh văn trên đây, các vị Bồ Tát ấy nghe đức 

Phật nói xong,  “lông trên toàn thân dựng đứng lên” ; chúng ta thường nói là 

nghe  xong   “lạnh rởn  da  gà”.   Hôm  nay  chúng  ta  nghe  [lời  Phật  dạy]  xong 

tình hình có giống như vậy hay không? Không cảm thấy gì hết! Không cảm 

thấy gì hết thì gọi là chai lì, bất nhân. Chúng ta vẫn gây tạo những tội nghiệp 

ấy. Vì  vậy,  ta biết  là:  Tuy bảo sáu  mươi  vị  Bồ Tát đó  nghiệp chướng  nặng 

nề, nhưng so với chúng ta, họ còn nhẹ hơn rất nhiều! Họ nghe xong liền có 

cảm  xúc  như thế, chúng ta  nghe  xong dửng dưng, bọn  họ còn có cách cứu, 

chứ chúng ta hết cách cứu rồi! 



Ở  phần  trước,  đức  Phật  đã  nói  việc  “kết  tội”  rất  rõ  ràng,  chẳng  phải 

chỉ  kết  tội  với  một  người!  Vì  người  gây  tạo  tội  nghiệp  do  ghen  ghét,  nóng 

giận,  nên  mới  ác  ý  phỉ  báng,  đồn  rao  đặt  chuyện,  phá  hoại  đạo  tràng,  phá 

hoại tín tâm của đại chúng. Nhà Phật thường nói:  “Giết mạng người tội còn 

 nhẹ” . Quý vị giết người là giết một người, giết một trăm người, cho đến giết 

một vạn người, một ngàn vạn người, tội nghiệp ấy vẫn chưa nặng lắm. Chứ 

cái tội đoạn Pháp Thân Huệ Mạng của một người rất nặng! 



Vì  sao  vậy?  Nếu  như  người  ấy  có  cơ  hội  ngay  trong  đời  này  được 

sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, một người sanh về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới, người ấy sẽ làm Phật, làm Bồ Tát. Quý vị phải biết là người ấy 

làm Phật, làm Bồ Tát sẽ độ không ít chúng sanh trong hư không pháp giới, 

chẳng  phải  chỉ  ngàn  vạn,  ức  vạn  đâu  nhé!  Vì  thế,  nếu  quý  vị  chướng  ngại 

Pháp  Thân  Huệ  Mạng  của  một  người,  so  với  cái  tội  giết  một  ngàn  người, 

một  vạn  người  chẳng  biết  là  nặng  hơn  đến  mức  như  thế  nào.  Điều  này  rất 

khó thể lãnh hội! Phải nên quán sát tư duy cẩn thận mới hòng lãnh hội được 

đôi phần. 

Cổ  nhân  thường  nói:   “Người  không  phải  là  hiền  thánh,  ai  không  lầm 

 lỗi?”   Dù  pháp  sư  có  lầm  lỗi  thì  ông  ta  là  người  phàm,  chưa  phải  là  thánh 

nhân, huống hồ là pháp sư thật sự có lỗi lầm hay là ông ta cố ý thị hiện như 

thế, ta đâu có biết? Phàm phu chúng ta đâu thể hiểu rõ! 



Xưa  kia,  Thiên  Thai  Trí  Giả  đại  sư  đã  nói  rất  hay,  Ngài  từng  bảo: 

 “Người  làm  pháp  sư,  người  giảng  kinh  thuyết  pháp,  nói  được  nhưng  chưa 

 thể  làm  được,  là  quốc  sư”.   Ông  ta  nói  được,  nói  rồi  thì  sao?  Chính  ông  ta 

làm chưa được; dạy  mọi  người đoạn tham, sân, si, nhưng  ông ta chưa đoạn 

tham, sân, si. Ta có nên tôn kính ông ta hay chăng? Phải tôn kính! Ông ta là 

quốc sư, là thầy của  mọi  người trong  một  nước. Vì  lời dạy của ông ta đích 

thực  là chánh pháp,  lời dạy không sai  lầm, chẳng phải  là tà pháp. Nếu  như 

chúng  ta  chịu  học  hỏi  lời  dạy  ấy,  chắc  chắn  được  lợi  ích.  Đấy  là:   “Thanh 

 xuất ư lam, nhi thắng ư lam”  (Màu  xanh  phát  xuất từ màu  lam,  nhưng trội 

hơn hẳn màu lam). Học sinh thành tựu vượt hẳn ông thầy, chỉ cần lời ông ta 

dạy không phải là tà pháp thì ổng là quốc sư vậy. 



 “Nói được và làm được thì là quốc bảo”: Quốc bảo ít, quốc sư nhiều. 

Cho nên [pháp sư nào ta cũng] đều phải tôn trọng, đừng thấy có chút tỳ vết 

bèn chẳng chấp  nhận  những  lời dạy của  ông ta.  Ấy  là đoạn Pháp  Thân  huệ 

mạng  của  chúng  sanh,  cho  nên  mới  gặp  phải  quả  báo  tàn  khốc.  Kinh  nói 

hạng  người  như  thế  đọa  địa  ngục,  từ  địa  ngục  A  Tỳ,  Đẳng  Hoạt  cho  đến 

Thiêu  Nhiệt,  tính  theo  thời  gian  trong  cõi  người  là  một  ngàn  tám  trăm  vạn 

năm,  nhưng thật ra, bọn  họ chịu  khổ, cảm thấy đúng  là  vô  lượng kiếp, như 

ngạn ngữ nói là  “sống một ngày dài như cả năm” . Vì thế họ cảm nhận thời 

gian trong địa ngục so với thời gian thật sự chẳng biết nhiều gấp bao nhiêu 

lần. 

Thời pháp là pháp bất định, mỗi cá nhân cảm nhận khác nhau, có người 

cảm  thấy  một  năm  khác  nào  vài  ngày;  trôi  qua  rất  nhanh!  Có  người  đang 

trong lúc khổ sở, hoạn nạn, thấy một năm dài dằng dặc. Phật dạy Thời chẳng 

phải  là  pháp  bất  định,  hoàn  toàn  phụ  thuộc  vào  nghiệp  cảm  của  từng  cá 

nhân. Tính ra, thiện căn của các Bồ Tát ấy sâu dày, nghe Phật dạy qua nhân 

quả báo ứng, toàn thân bèn rởn ốc. 

 “Thâm sanh ưu hối”  là sanh tâm hổ thẹn. 



 “Tiện tự vấn lệ, tiền bạch Phật ngôn: - Thế Tôn! Ngã kim phát lộ, hối 

 kỳ  quá  cữu” :   “Vấn  lệ” :  Trước  kia,  quá  nửa  người  ta  dùng  tay  áo  lau  nước 

mắt. Bọn họ đối trước Phật phát lộ sám hối.  “Lộ”  là những tội nghiệp đã tạo 

trong quá khứ, hiện tại, chẳng giấu diếm mảy may, đều nói ra hết. Điều khẩn 

yếu nhất trong sự sám hối là từ nay trở đi, chẳng còn làm những việc lầm lạc 

như vậy nữa, thật sự triệt để sửa lỗi đổi mới. Sám hối như vậy mới có công 

dụng. Quyết định chẳng làm điều lầm lỗi, đối trước đức Phật khẩn cầu sám 

hối. Nếu ngày mai vẫn làm như cũ, rồi lại sám hối thì chẳng có ích gì hết, tội 

lại  càng  thêm  nặng;  khác  chi  ngày  ngày  khinh  dối  Phật,  Bồ  Tát,  đối  trước 

Phật, Bồ Tát vọng  ngữ. Vì thế, sám  hối tối khẩn  yếu  là   “về sau chẳng làm 

 nữa”.  Họ thật sự thực hiện, chúng ta hãy nghe họ nói. 



 “Ngã  đẳng  thường  ư  Bồ  Tát  thừa  nhân”:   “Bồ  Tát  thừa  nhân”   là 

người  hoằng  pháp  lợi  sanh,  trong  đó  có  Bồ  Tát  xuất  gia  và  Bồ  Tát  tại  gia. 

Chẳng cần biết  là  xuất  gia  hay tại  gia,  người  hoằng dương chánh pháp  đều 

gọi là  “Bồ Tát thừa nhân” , còn gọi là Đại Thừa Bồ Tát. 



 “Khinh  mạn  tật nhuế,  cập  dư  nghiệp  chướng”:  Khinh  (輕)  là  coi  rẻ, 

xem  thường.  Mạn  (慢)  là  ngạo  mạn.  Tật  (嫉)  là  ghen  ghét.  Nhuế  (恚)  là 

nóng  giận.  Tật  và  Nhuế  là  giữ  trong  tâm,  Khinh  và  Mạn  là  biểu  hiện  ra 

ngoài. Trong lòng ganh ghét, giận dữ, biểu hiện ra ngoài thành khinh rẻ, láo 

xược, và các nghiệp chướng khác. 



 “Kim ư Phật tiền, như tội sám hối” : Tội lỗi đã tạo trong quá khứ, nay 

đối trước Phật phát lộ sám hối. Sám hối như thế nào? Sửa lỗi, đổi mới. Tiếp 

theo, các  vị  phát ra  mười ba điều  đại  nguyện, đấy  là “sửa lỗi”  một cách cụ 

thể. Xin  hãy xem kinh  văn, chúng ta phải hiểu đúng để  học tập theo những 

điều này. 





Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật chí vị lai tế. 

  

世尊。我從今日。至未來際。   

  

 (Bạch Thế Tôn! Con từ hôm nay cho đến đời vị lai). 



Câu  “chí vị lai tế”  này rất khẩn yếu, bởi lẽ kinh này là kinh Đại Thừa, 

là  pháp  Bồ  Tát.  Pháp  Tiểu  Thừa  chỉ  là   “tận  hình  thọ”   (đến  hết  một  đời), 

pháp Đại Thừa chẳng thể nói là  “tận hình thọ” , phạm vi của  “tận hình thọ”  

quá nhỏ.  “Tận vị lai tế”  là đời đời kiếp kiếp ta đều tuân thủ, chứ chẳng phải 

chỉ một đời này! Đấy mới là chân thật sám hối, triệt để sửa lỗi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược ư Bồ Tát thừa nhân, kiến hữu vi phạm, cử lộ kỳ quá. 

  

若於菩薩乘人。見有違犯。舉露其過。   

  

 (Nếu đối với người thuộc Bồ Tát thừa, thấy họ có vi phạm mà nêu bày 

 lỗi của họ). 



Điều tôi đã  làm trước đây  là  nếu thấy  những Bồ Tát  hoằng pháp  lợi  sanh chẳng 

cần biết là tại gia hay xuất gia, hễ họ phạm giới, làm điều lầm lỗi, tôi bèn  “cử lộ kỳ quá”  

tức là phô bày lỗi lầm của họ, tuyên bố cho đại chúng biết, khiến mọi người xa lánh vị 

Đại Thừa Bồ Tát ấy, chẳng muốn đến nghe nhận pháp người ấy nói, chẳng muốn học hỏi 

với  người ấy  nữa.  Việc  làm khi trước  là do tâm  ganh ghét gây chướng  ngại,  hiện tại từ 

nay trở đi chẳng dám làm chuyện sai lầm nữa. Nếu vẫn làm như vậy thì.... 



Chánh kinh:  

 

 Ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

我等則為。欺誑如來。   

  

 (Chính là chúng con lừa dối Như Lai) 





Vẫn  làm  những chuyện ấy thì chính  là chúng con  lừa dối đức Thế Tôn. 

Điều này được nêu đầu tiên vì đây chính là thí dụ về tạo nghiệp mà đức Thế 

Tôn đã nói trong phần trước. Đây là điều đầu tiên; điều này rất quan trọng. 

Hãy xem điều thứ hai. 

Chánh kinh:  

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật chí vị lai tế. 

世尊。我從今日。至未來際。   

 (Bạch Thế Tôn! Con từ hôm nay cho đến đời vị lai). 

Mười ba đại nguyện, trước mỗi một điều đều là  “tùng kim nhật chí vị lai 

 tế”. 

Chánh kinh:  

 Nhược ư Bồ Tát thừa nhân, hý lộng, cơ hiềm, khủng cụ, khinh tiện. 

若於菩薩乘人。戲弄。譏嫌。恐懼。輕賤。   

 (Nếu  đối  với  người  thuộc  Bồ  Tát  thừa  mà  bỡn  cợt,  chê  ghét,  đe  đọa, 

 khinh rẻ). 

Câu này rất dễ hiểu, chúng tôi chỉ nói đôi chút.  “Khủng cụ”:  Ta thường 

nói là uy hiếp, lấn lướt. 

Chánh kinh:  

 Ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

我等則為。欺誑如來。   

 (Tức là chúng con lừa dối Như Lai). 



Trong quá khứ thường phạm cái bệnh này, hoặc hữu ý hoặc vô ý. Vô 

ý làm sao phạm? Vô ý là từ vô thỉ kiếp đến nay, do ác tập khí, tự mình chẳng 

thể khống chế được, thường phạm những lỗi ấy. Câu thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật, chí vị lai tế, nhược kiến tại gia, xuất 

 gia  Bồ  Tát  thừa  nhân,  dĩ  ngũ  dục  lạc,  du  hý,  hoan  ngu,  kiến  thọ  dụng 

 thời, chung bất ư bỉ ty cầu kỳ quá.   

  

世尊。我從今日。至未來際。若見在家。出家。菩薩乘人, 以五欲

樂。游戲。歡娛。見受用時。終不於彼。伺求其過。   

  

 (Bạch  đức  Thế  Tôn!  Con  từ  ngày  nay  cho  đến  tận  vị  lai,  nếu  thấy 

 người thuộc Bồ Tát thừa dù là tại gia, hay là xuất gia, lúc thấy họ dùng thú 

 vui  ngũ  dục  để  chơi  bời,  vui  sướng  thụ  hưởng,  con  trọn  chẳng  bới  tìm  lỗi 

 họ).   



Điều  này  rất  khó  được.  “Ngũ  dục”   là  tài,  sắc,  danh,  ăn  uống,  ngủ 

nghỉ, người đời coi là sung sướng. Họ thấy Đại Thừa Bồ Tát xuất gia hay tại 

gia  hưởng  thụ  ngũ  dục  thế  gian,  thú  vui  lục  trần,  trong  quá  khứ,  nếu  thấy 

tình hình  như vậy ắt  gây phiền phức,  liền  bới  móc  lỗi  họ,  liền trách  lỗi  họ, 

nắm lấy đó để phỉ báng họ, giày xéo họ. Từ nay trở đi hối cải, chẳng những 

không tạo tội nghiệp như trong quá khứ, mà trái lại còn.... 



Chánh kinh:  

 

 Thường sanh tín kính, khởi giáo sư tưởng.   

  

常生信敬。起教師想。   

  

 (Thường sanh lòng tin kính, tưởng như thầy dạy). 



Dẫu cho họ có hưởng thọ ngũ dục, thú vui lục trần, chúng con vẫn cứ 

tin tưởng họ, vẫn tôn kính họ, vẫn thờ họ làm thầy để học theo, đấy là cách 

sửa lỗi đổi mới cụ thể vậy. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược bất nhĩ giả, ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

若不爾者。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Nếu chẳng như vậy thì chính là chúng con lừa dối Như Lai)  



Trong  điều  này,  đặc  biệt  nêu  ra  xuất  gia  và  tại  gia.  Người  tại  gia  thị 

hiện  hưởng thụ  ngũ dục, du  hý  vui chơi  nhiều,  người  xuất  gia so  ra  ít  hơn. 

Đối  với  những  chỗ  hoan  lạc  trong  thế  gian,  người  xuất  gia  ít  đi  đến  đó, 

nhưng tại gia Bồ Tát có thể đến được. Vì thế, đặc biệt nêu ra xuất gia và tại 

gia. Chúng ta học Phật, thường thấy trong các kinh luật nói là hết thảy chúng 

sanh căn tánh chẳng giống nhau. Chư Phật Bồ Tát độ chúng sanh, tức là tiếp 

dẫn chúng sanh, cũng phải dùng vô cùng tận những thủ đoạn, phương pháp 

khác nhau. Ta là phàm phu mắt thịt thiếu trí huệ, nhìn chẳng ra, lắm phen ta 

thấy  dường  như có  những  vị  không  tuân  thủ  giới  luật,  phá  hoại  thanh  quy, 

chứ thật ra, [họ làm vậy] để độ một loại chúng sanh nào đó. 



Trong  lịch  sử  Trung  Quốc,  ai  nấy  đều  biết  thời  cổ  xuất  hiện  vị  Tế 

Công  Hoạt  Phật.  Cận  đại,  đầu  thời  Dân  Quốc,  pháp  sư  Diệu  Thiện  ở  chùa 

Kim  Sơn  tỉnh  Giang  Tô  được  mọi  người  xưng  là  “Kim  Sơn  Hoạt  Phật”. 

Hành  vi của pháp sư Diệu  Thiện chẳng  khác Tế Công cho  mấy, Ngài cũng 

thị hiện khùng khùng điên điên. Cảnh giới của các Ngài chẳng thể nghĩ bàn, 

bọn  người bình thường ta trọn chẳng thể tưởng tượng, chẳng thể suy  lường 

được!  Những  người  như  vậy  chúng  ta  nhất  định  phải  tôn  kính,  nhất  định 

phải tin sâu chẳng nghi. Quán sát kỹ ngôn hạnh của họ đều là Chánh Pháp, 

đều là dạy dỗ người khác liễu sanh thoát tử, thoát tam giới, chẳng hề chống 

trái với kinh giáo của Phật, chỉ là thủ đoạn của các Ngài chẳng tương đồng. 

Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật  chí  vị  lai  tế,  nhược  ư  Bồ  Tát  thừa 

 nhân, xan thân hữu gia, cập chư lợi dưỡng, não bỉ thân tâm, linh kỳ bức 

 bách, ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若於菩薩乘人。慳親友家。及諸利

養。惱彼身心。令其逼迫。我等則為。欺誑如來。   



 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay cho đến tận vị lai, nếu đối với 

 người thuộc Bồ Tát thừa mà xẻn tiếc kẻ thân hữu và các lợi dưỡng, não loạn 

 thân tâm họ, bức bách họ, tức là chúng con lừa dối Như Lai). 



Đoạn  này  ý  nói:  Những  vị  đại  đức  hoằng  pháp  (chữ   “Bồ  Tát  thừa 

 nhân”  bao gồm tại gia, xuất gia) nhất định có rất nhiều người tôn kính, cúng 

dường.  “Thân  hữu  gia”   là  người  thân  cận,  cúng  dường,  trong  đó  có  thân 

thích,  bạn  bè  của  quý  vị,  có  rất  nhiều  người  quen  biết.  Quý  vị  thấy  những 

người  ấy  cúng  dường,  tôn  kính  vị  hoằng  pháp,  trong  tâm  rất  khó  chịu.  Sự 

việc này có thật, chẳng giả đâu, chúng tôi cũng từng thấy qua, rõ rệt nhất là 

ở những vị làm cha mẹ. 

Mỗi khi pháp sư  đến  nhà tín đồ, con cái  họ  là tín đồ của pháp sư, thấy 

pháp  sư đến  liền  quỳ  lạy,  cung  kính,  cúng  dường,  cha  mẹ  ở  bên  cạnh  thấy 

vậy rất khó chịu! Con cái chẳng thèm  lễ bái  mình, cũng chẳng cúng dường 

mình, hằng ngày còn cộc cằn đối với mình, cái gã người ngoài đó, ổng là cái 

thá  gì  mà  nó  ngày  ngày  đến  quỳ  lạy,  tiền  bạc  chẳng  dễ  kiếm  mà  lại  đem 

cúng dường cho ổng luôn, trong tâm bất phục! Vì vậy, trong lòng nghĩ cách 

gây chướng ngại [pháp sư]. 



 “Não bỉ thân tâm”  là khiến cho người đó sanh phiền não, bức bách kẻ 

đó, chuyện này rất thường thấy! Kinh này được đức Phật giảng vào ba ngàn 

năm trước đây, vào lúc đó còn có những chuyện như thế, huống hồ bây giờ? 

Nói thật ra, pháp sư dạy dỗ tín đồ thì trước hết phải dạy họ hiếu dưỡng phụ 

mẫu.  Nếu  quý  vị  đối  với  cha  mẹ  chẳng  kính  hiếu,  đối  với  pháp  sư  lại  kính 

hiếu, thì  lòng  hiếu kính ấy  là giả, chẳng thật vậy.  Lẽ đâu đối  với thân  nhân 

của  mình  chẳng  hiếu  kính,  lại  đi  hiếu  kính  người  chỉ  có  quan  hệ  sơ  sài,  xa 

xôi đối với  mình ư? Như vậy, xét theo Lý chẳng thông, trái nghịch luân lý. 

Vì thế, Phật dạy chúng ta điều thứ nhất là  “hiếu dưỡng phụ mẫu” , điều thứ 

hai là  “phụng sự sư trưởng”. 

Đạo  thầy  trò  kiến  lập  trên  cơ  sở  hiếu  đạo;  pháp  sư  nhất  định  phải  dạy 

bảo  điều  này.  Nếu  quả  thật  kẻ  ấy  ở  nhà  hiếu  thuận  cha  mẹ  thì  khi  pháp  sư 

đến nhà kẻ ấy, cha mẹ kẻ ấy sẽ hoan hỷ. Chuyện đó, đạo lý đó chúng ta đều 

phải suy nghĩ kỹ, đều phải nỗ lực phản tỉnh, chẳng khiến cho chúng sanh gây 

tạo tội nghiệp. Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật,  chí  vị  lai  tế,  nhược  ư  Bồ  Tát  thừa 

 nhân  dĩ nhất thô ngôn linh  kỳ bất duyệt, ngã đẳng tắc vi khi cuống Như 

 Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若於菩薩乘人。以一粗言。令其不

悅。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ nay trở đi cho đến đời vị lai, nếu đối với 

 người thuộc Bồ Tát thừa mà dùng một câu thô lỗ khiến cho người ấy chẳng 

 vui thì chính là chúng con lừa dối Như Lai). 



 “Thô  ngôn”   tức  là  lời  lẽ  thô  lỗ,  lời  nói  chẳng  dễ  nghe,  khiến  tâm 

người nghe khó chịu. Khẩu nghiệp này cũng rất dễ phạm. Trong việc thanh 

tịnh ba nghiệp, kinh Vô Lượng Thọ xác lập điều thứ nhất của cương lãnh tu 

hành  là:   “Khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  chẳng  chê  bai  lỗi người  khác”.   Trong  ba 

điều tương đương với thân - ngữ - ý thì thân nghiệp lẽ ra đứng đầu, vì sao lại 

đặt  ngữ  nghiệp  làm  đầu?  Nhằm  chỉ  rõ khẩu  nghiệp  dễ  phạm  nhất,  cho  nên 

đặt khẩu nghiệp làm điều thứ nhất. 



Điều thứ sáu [trong mười ba hoằng thệ nguyện] là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật,  chí  vị  lai  tế,  nhược  ư  Bồ  Tát  thừa 

 nhân, trú dạ lục thời bất cần lễ sự, ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若於菩薩乘人。晝夜六時。不勤禮

事。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch  đức  Thế  Tôn!  Con  từ  ngày  nay  cho  đến  đời  vị  lai nếu  đối  với 

 người thuộc Bồ Tát thừa mà đêm ngày sáu thời chẳng siêng kính thờ, chính 

 là chúng con lừa dối Như Lai). 



Năm điều trên là những điều thường vi phạm trong quá khứ và trong 

đời này. Đối với Đại Thừa Bồ Tát chẳng biết cung kính, chẳng biết thừa sự, 

lại còn dùng những tâm tư ghen ghét, ngạo mạn để đối xử với những người 

thuộc  Bồ  Tát thừa  ấy.  Từ điều  thứ sáu  trở  đi,  kể  từ  hôm  nay  chẳng  những 

các  tâm  tư  thái  độ  xấu  xa,  hèn  kém  ấy  phải  thay  đổi,  mà  còn  phải  nỗ  lực 

siêng năng cung kính, thừa sự. Bởi thế, họ mới phát nguyện  “đêm ngày sáu 

 thời”  nghĩa là tâm cung kính ấy chẳng gián đoạn, chẳng lui sụt. 



Siêng năng thừa sự.  “Sự”  là hầu hạ. Điều thứ bảy là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật,  chí  vị  lai  tế,  vị  dục  hộ  trì  thử  hoằng 

 thệ cố, bất tích thân mạng. Nhược bất nhĩ giả, ngã đẳng tắc vi khi cuống 

 Như 

 Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。為欲護持。此弘誓故。不惜身命。

若不爾者。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay cho đến đời vị lai, vì muốn hộ trì 

 hoằng thệ  này cho nên chẳng tiếc thân mạng. Nếu chẳng như thế, chính là 

 chúng con lừa dối Như Lai). 



Phần này nói đến  “hộ trì hoằng thệ”,  nghĩa rộng là [hộ trì] trọn mười 

ba  điều,  nghĩa  hẹp  là  sáu  điều  trước.  Phát  thệ  tôi  nhất  định  phải  làm  được, 

chẳng  những  hiện tại phải  làm  được  mà đời đời kiếp  kiếp  vĩnh  viễn sẽ làm 

được.  “Chẳng tiếc thân mạng”  là nếu gặp phải chướng ngại, dẫu có phải bỏ 

thân mạng cũng chẳng tiếc, tuyệt đối chẳng trái nghịch thệ nguyện của mình. 

Tiếp theo đây là một điều nữa:  



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật, chí vị lai tế, nhược ư Thanh Văn, cập 

 Bích Chi Phật, dĩ khinh mạn tâm, vị ư bỉ đẳng bất thắng ư ngã, ngã đẳng 

 tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若於聲聞。及辟支佛。以輕慢心。

謂於彼等。不勝於我。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch  đức Thế  Tôn! Con từ ngày nay cho đến đời vị lai, nếu  đối với 

 Thanh  Văn  và  Bích  Chi  Phật,  do  tâm  khinh  mạn  nói  họ  chẳng  hơn  được 

 mình, chính là chúng con lừa dối Như Lai). 



Những điều ở phần trên  là đối  với  Bồ  Tát Đại  Thừa, còn điều  này  là 

đối với Tiểu Thừa. Người tu học Đại Thừa hay khinh  mạn Tiểu Thừa, thấy 

các pháp sư Tiểu  Thừa đều  hạ  họ  xuống  một bực, coi thường  họ,  khinh dễ 

họ, như vậy là sai lầm. 

Đại  Thừa  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta   “lễ  kính  chư  Phật”.   Phạm  vi 

của chữ  “chư Phật”  rộng lớn phi thường, trừ ta ra, [ai nấy] đều là chư Phật. 

Chư  Phật  bao  gồm  Phật  quá  khứ,  Phật  hiện  tại,  Phật  tương  lai.  Hết  thảy 

chúng  sanh  đều  là  Phật  tương  lai,  há  lẽ  đâu  chẳng  cung  kính!  Thanh  Văn, 

Duyên Giác cũng là vị lai Phật, tuy hiện tại tu Tiểu Thừa, tương lai nhất định 

sẽ hồi tiểu hướng đại. Trong kinh Phật đã dạy: Người tu Tiểu Thừa sau khi 

chứng được quả A La Hán, sau hai vạn kiếp sẽ hồi tiểu hướng đại, còn Bích 

Chi  Phật  thì  một  vạn  kiếp  bèn  hồi  tiểu  hướng  đại,  cho  nên  họ  đều  là  vị  lai 

Phật, há nên dùng tâm khinh mạn bảo họ chẳng phải là Như Lai ư? Chữ  “bỉ 

 đẳng”  chỉ những người Tiểu Thừa ấy. 

 “Bất thắng ư ngã” (chẳng  hơn được  mình) nghĩa  là coi  họ chẳng bằng 

được  mình  vì  mình  tu  Đại  Thừa,  họ  tu  Tiểu  Thừa.  Chẳng  được  sanh  lòng 

ngạo  nghễ,  ngã  mạn  như  thế.  Sanh  tâm  như  vậy  là  sanh  phiền  não,  tâm 

chẳng thanh tịnh, chẳng bình đẳng, đã tạo thành chướng  ngại  nghiêm trọng 

cho việc tu hành của chính mình. Lại xem tiếp điều sau đây:  



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật, chí vị lai tế, nhược bất thiện năng tồi 

 phục kỳ thân, sanh hạ liệt tưởng như Chiên-đà-la, cập ư cẩu khuyển, ngã 

 đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若不善能。摧伏其身。生下劣想。

如旃陀羅。及於狗犬。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay cho đến đời vị lai, nếu chẳng thể 

 khéo dẹp yên cái thân, sanh ý tưởng hèn kém giống Chiên-đà-la và như chó 

 má thì chính là chúng con lừa dối Như Lai). 



Điều này rất trọng yếu  mà cũng rất khó được. Phật pháp bảo căn bản 

phiền  não,  ngoài  tham,  sân,  si  là  ngạo  mạn.  Ngạo  mạn  là  phiền  não  lớn,  là 

căn bản phiền não, thánh nhân thế gian và xuất thế gian đều thừa nhận loại 

phiền  não  này  có  từ  lúc  ta  mới  sanh  ra.  Có  chúng  sanh  nào  mà  chẳng  kiêu 

ngạo? Quý vị cứ thử xét kỹ trong cả đời mình, quý vị có thể tìm được một ý 

niệm chẳng kiêu ngạo hay không? 

Nho  học  biết  kiêu  ngạo  là  xấu  nên  Nho  gia  dạy  người   “ngạo  bất  khả 

 trưởng” , tức là chẳng nên tăng trưởng ngạo mạn, nhưng không dạy ta đoạn 

ngạo  mạn.  Phật  pháp  dạy  ta  siêu  việt  thế  gian,  vì  thế  nhất  định  phải  đoạn 

phiền não. Phiền não chẳng đoạn sẽ chẳng thể siêu thoát lục đạo luân hồi. Vì 

vậy,  nếu quý  vị  muốn thoát khỏi  luân  hồi, cái tâm  ngạo  mạn  này  nhất định 

phải đoạn. Điều phát thệ này chính là phương pháp để đoạn phiền não. Nho 

gia dạy người ty khiêm - khiêm hư, ty hạ (khiêm tốn, nhún nhường). Ở đây, 

đức Phật dạy những vị ấy ấy sám hối cũng chính là nhằm dạy dỗ chúng ta. 

 “Thiện năng tồi phục kỳ thân”  tức là dẹp yên phiền não nơi tự thân, phải 

 “sanh  hạ  liệt  tưởng” (sanh  ý  tưởng  hèn  kém),  “hạ  liệt”   nghĩa  là  ta  chẳng 

bằng  người  khác.  Đối  với  chư  Phật,  Bồ  Tát,  đương  nhiên  ta  chẳng  bằng 

được; đối với Thanh Văn, Duyên Giác, ta cũng chẳng bằng. Địa vị thấp nhất 

trong Tiểu thừa là quả Tu Đà Hoàn (Sơ Quả), đã đoạn tám mươi tám phẩm 

Kiến Hoặc của tam giới, ta làm sao sánh bằng! Ta một phẩm phiền não còn 

chưa  thể  đoạn  nổi!  Ngay  cả  với  hết  thảy  những  người  trong  thế  gian,  mỗi 

một cá nhân đều có ưu điểm, đều có chỗ vượt trội hơn ta, lẽ nào khinh mạn 

người khác? Vì thế ta phải thường sanh ý tưởng kém hèn để hàng phục lòng 

cống cao ngã mạn của ta. Tiếp đó, kinh nêu lên hai tỷ dụ:  

 “Chiên-đà-la” :  Trong  xã  hội  Ấn  Độ  thời  cổ,  giai  cấp  bất  bình  đẳng, 

Chiên-đà-la  là  địa  vị  thấp  hèn  nhất  trong  bốn  chủng  tánh,  thậm  chí   “giống 

 như chó má”  . Dùng phương pháp này để hàng phục tập khí phiền não cống 

cao, ngã mạn. Điều thứ mười là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật, chí vị lai tế, nhược tự tán thán, ư tha 

 hủy thư, ngã đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若自贊嘆。於他毀呰。我等則為。

欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay cho đến đời vị lai, nếu khen ngợi 

 mình, chê bai người khác, chính là chúng con lừa dối Như Lai). 

  

Đây là chứng bệnh chúng ta thường phạm: Tự khen mình, chê người. 

Học Phật cũng chẳng phải là ngoại lệ. Hiện tại chúng ta học pháp môn Tịnh 

Độ, biết là pháp môn Tịnh Độ thù thắng bậc nhất, các pháp môn khác chẳng 

sánh bằng. Nói như vậy là phạm vào lỗi “khen mình, chê người”. Tuy lời lẽ 

ấy, trong kinh điển ta thấy có lúc Phật cũng nói, tổ sư đại đức cũng thường 

giảng, nhưng các Ngài có ý riêng: Nhằm khuyến khích, cổ võ những người 

cùng  tu  pháp  môn  này,  chứ  chẳng  phải  là  lời  nói  quyết  định  đối  với  bên 

ngoài,  đặc  biệt  là  ở  những  đạo  tràng  thuộc  tông  phái  hay  pháp  môn  khác 

biệt, càng chẳng nên nói. 

Bởi lẽ, chúng sanh căn tánh bất đồng, bọn họ là căn tánh học Thiền, họ 

tham Thiền cũng được thành tựu, họ niệm Phật chẳng thành tựu. Giống như 

bệnh  nhân,  mỗi  người  mắc bệnh  mỗi khác, cho  nên dùng thuốc khác  nhau, 

chỉ cần  họ  uống thuốc  nào bèn  lành bệnh, uống  vô là  hết bệnh thì thuốc ấy 

có lợi ích chân thật, hiệu quả chân thật. Đấy là kiến thức thông thường người 

học  Phật  chúng  ta  phải  hiểu  rõ.  Chúng  ta  gặp  người  học  Thiền,  nhất  định 

phải  khen  ngợi  tham  Thiền,  gặp  người  học  Giáo,  nhất  định  phải  khen  ngợi 

học  Giáo;  khuyến  khích  họ,  giúp  đỡ  họ  thì  mới  là  đúng.  Trọn  chẳng  được 

phỉ  báng,  phỉ  báng  là  sai  lầm.  Các  vị  nói  Thiền  chẳng  tốt  thì  Thiền  là  do  

Thích Ca Mâu Ni Phật truyền dạy, chẳng phải là quý vị báng Phật hay sao? 

Đã  báng  Phật  ắt  sẽ  báng  Pháp,  cũng  phỉ  báng  luôn  người  tham  Thiền, 

vậy là quý vị báng Phật, báng Pháp, báng Tăng! Quý vị phỉ báng Tam Bảo, 

dù có niệm Phật giỏi đến đâu cũng chẳng được vãng sanh. Điều này chúng ta 

nhất  định  phải  hiểu  cho  rõ,  cho  thật  minh  bạch,  trọn  chẳng  phạm  lỗi  khen 

mình chê người. Điều thứ mười một là:  



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật,  chí  vị  lai  tế,  nhược  bất  bố  úy,  đấu 

 tránh  chi  xứ,  khứ  bách  do  tuần,  như  tật  phong xuy,  ngã  đẳng  tắc  vi  khi 

 cuống Như Lai. 

  

世尊。我從今日。至未來際。若不怖畏。鬪諍之處。去百由旬。

如疾風吹。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay đến đời vị lai, nếu chẳng đi khỏi 

 chỗ đáng sợ, chỗ tranh chấp một trăm do-tuần, như gió thổi nhanh thì chính 

 là chúng con lừa dối Như Lai). 



Đoạn  kinh  này dạy chúng ta  nhất định phải biết tránh khỏi chỗ  tranh 

đấu. Phàm chỗ nào có tranh chấp, chúng ta phải tránh xa.  “Trăm do-tuần”  là 

nói  tỷ  dụ,  chứ chẳng  phải  nhất  định  phải  bỏ  đi  xa  chừng  đó,  chủ  yếu  là  ta 

phải tránh xa những nơi chốn ấy.  “Như gió thổi nhanh”  nghĩa là rất nhanh, 

xa lìa thật nhanh. 

Học Phật tối khẩn yếu là tu tâm thanh tịnh, những chốn ấy nhất định gây 

trở  ngại  cho  việc  tu  tâm  thanh  tịnh.  Vì  thế,  Phật  dạy  chúng  ta  phải  xa  lìa, 

tránh đi. Cương lãnh tu hành của Phật pháp là Giác, Chánh, Tịnh. Tông môn 

(Thiền) là từ cửa Giác mà vào, giác nhưng chẳng mê. Giáo là từ cửa Chánh 

mà  vào,  chánh  tri  chánh  kiến.  Tịnh  Độ  là  từ  tâm  thanh  tịnh  mà  vào,  tịnh 

nhưng  chẳng  nhiễm.  Tuy  nói  là  Giác,  Chánh,  Tịnh,  nhưng  thật  ra,  tuy  một 

mà ba, tuy ba  mà  một. Có ai  giác  ngộ  mà tà tri, tà kiến, có ai  giác  ngộ  mà 

tâm  chẳng  thanh  tịnh; bởi  thế  hễ  đạt  một  sẽ  đạt  cả  ba. Đấy  chính  là   “pháp 

 môn vô lượng, khác đường nhưng cùng về một chỗ”. 

Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Pháp  môn  bình  đẳng,  chẳng  có  cao  thấp”   là 

nhằm  ý  này.  Hễ  quý  vị  đạt  được  một  thì  sẽ  đạt  tất  cả.  Vì  thế,  chúng  ta  đối 

với các pháp môn khác nhau đều phải khen ngợi thì mới đúng đắn, chúng ta 

phải nhớ kỹ điều này. Trong xã hội hiện tại, có rất nhiều chỗ tranh chấp, hễ 


gặp những chỗ như vậy chúng ta phải biết tránh né. Người ta thì đến tận đời 

vị  lai,  còn  chúng  ta  mong  mỏi  trong  một  đời  này  tự  mình  thật  sự  thực 

hiện “cùng người không tranh, với sự chẳng cầu”,  tâm quý vị bèn thanh tịnh, 

đạo nghiệp  mới có thể thành  tựu, đạo  nghiệp chính  là tâm  thanh tịnh. Điều 

thứ mười hai là:  

Chánh kinh:  

 Thế  Tôn!  Ngã  tùng  kim  nhật,  chí  vị  lai  tế,  nhược  ư  trì  giới,  đa  văn, 

 đầu-đà,  thiểu  dục  tri  túc,  nhất  thiết  công  đức  thân  tự  huyễn  diệu,  ngã 

 đẳng tắc vi khi cuống Như Lai. 

世尊。我從今日。至未來際。若於持戒。多聞頭陀。少欲知足。一

切功德。身自炫曜。我等則為。欺誑如來。   

  

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay đến  đời vị lai, nếu với trì giới, 

 đa  văn,  đầu  đà,  ít  dục  biết  đủ,  hết  thảy  công  đức  mà  tự  mình  vênh  váo  thì 

 chính là chúng con lừa dối Như Lai). 



Trong  điều  phát  thệ  này,  nếu  tự  nói  ra  sự  thành  tựu  của  chính  mình, 

như  là  trì  giới  (giữ  giới  luật  rất  nghiêm),  hoặc  là  đa  văn  (học  rộng  nghe 

nhiều), hoặc là tu khổ hạnh, Đầu Đà là khổ hạnh,  “thiểu dục tri túc, hết thảy 

 công đức”  là nói tuy quý vị tu hành thành thục, có thành tựu, dẫu có thành 

tựu vẫn chẳng được ngạo mạn. 

 “Thân  tự  huyễn  diệu”   nói  theo  ngôn  ngữ  hiện  thời  là  “đáng  nên  kiêu 

ngạo”.  “Đáng  nên  kiêu  ngạo”  là  xấu,  tu  dù  có  giỏi  cũng  chẳng  nên  kiêu 

ngạo. Vì sao chẳng nên? So với Bồ Tát, so với chư Phật Như Lai, quý vị còn 

thua  xa  lắm,  có  gì  đáng  để  kiêu  ngạo  đâu?  Những  ai  muốn  thành  Phật  đều 

chẳng  nên  kiêu  ngạo.  Quý  vị  có  chút  thành  tựu  liền  nghĩ  là  mình  ghê  gớm 

lắm,  liền  nghĩ  mình  đáng  nên  kiêu  ngạo,  vì  thế  quý  vị  chẳng  thể  tiến  thêm 

nổi. Chẳng những không thể tiến bộ, trái lại ngày càng lui sụt, “chẳng tiến ắt 

lùi”! 

Bởi thế, câu nói “đáng nên kiêu ngạo” phổ biến trong cõi đời là một câu 

nói tồi tệ, cái quan niệm ấy khiến nhiều người tu hành bị đổ nhào. Bởi lẽ, dù 

quý vị có thành tựu, hễ khởi kiêu ngạo bèn bị lôi vào trong tam ác đạo. Điều 

thứ mười ba là:  

Chánh kinh:  

 Thế Tôn! Ngã tùng kim nhật chí vị lai tế, sở tu thiện bổn bất tự căng 

 phạt, sở hành tội nghiệp tàm quý phát lộ. Nhược bất nhĩ giả, ngã đẳng tắc 

 vi khi cuống Như Lai. 

世尊。我從今日。至未來際。所修善本。不自矜伐。所行罪業。慚

愧發露。若不爾者。我等則為。欺誑如來。   

 (Bạch đức Thế Tôn! Con từ ngày nay cho đến đời vị lai, gốc lành đã tu 

 chẳng dám khoe khoang, tội nghiệp trót làm hổ thẹn bày tỏ. Nếu chẳng như 

 thế, chính là chúng con lừa dối Như Lai).  







Đoạn này là tổng kết, mà cũng là nói tổng quát. Hết thảy điều lành đã 

tu  phải  gìn  giữ,  giữ  cho  lâu  dài,  chẳng  được  tự  hủy  hoại.  Gìn  giữ  như  thế 

nào? Nhẫn nhục. Nhẫn nhục gìn giữ được hết thảy điều thiện. 

Đối với tội nghiệp đã tạo phải hổ thẹn, phải biết phơi bày sám hối. Điều 

thệ  nguyện  này được biểu  hiện trong sanh hoạt thường  ngày qua khóa tụng 

sớm,  tối.  Mục  đích  của  khóa  sáng  là  nhắc  nhở  chính  mình:  Ngày  hôm  nay 

mình chiếu theo đúng  lời  Phật dạy để sống  trọn  một  ngày,  Phật dạy ta  làm 

gì,  ta  phải  nghiêm  túc  nỗ  lực  thực  hiện,  Phật  bảo  điều  gì  chẳng  được  làm, 

ngày  hôm  nay ta quyết định chẳng  nên  làm.  Khóa tối  là tự phản tỉnh, kiểm 

điểm, cả ngày hôm nay mình đối với người, đối với sự, đối với vật có điều gì 

chẳng tuân theo lời Phật dạy. Điều gì làm đúng thì ngày mai mình phải tiếp 

tục  gìn  giữ.  Nếu  có  chi  lầm  lỗi,  mình  phải  nhanh  chóng  sửa  lỗi,  đấy  gọi  là 

thực  hành khóa tối. Thực  hiện công khóa  sớm tối  như vậy thì có công đức, 

đúng là người học Phật, chân chánh tu hành. 

Khóa tối, khóa sáng chẳng phải là cầm quyển kinh đọc cho Phật, Bồ Tát 

nghe. Phật, Bồ Tát chẳng thích nghe những điều ấy đâu nhé! Kinh do Ngài 

giảng, cần  gì quý  vị phải  niệm cho Ngài  nghe. Rất  nhiều  người  hiểu  lầm  ý 

nghĩa công khóa sáng tối, cứ tưởng sáng niệm một lượt cho Phật nghe, tối lại 

niệm nữa. Ngày ngày đều chẳng thiếu thì ta là học trò ngoan của Phật, Phật 

nhất  định  bảo  vệ,  che  chở  ta.  Thật  ra,  quý  vị  đã  tạo  tội  nghiệp  mà  tự  mình 

chẳng biết. Tội nghiệp gì vậy? 

Buổi  sáng  dối  Phật,  Bồ  Tát  một  lần,  buổi  tối  lại  dối  một  lần  nữa.  Một 

năm là ba trăm sáu mươi lăm ngày, mỗi ngày chẳng thiếu sót, tội quý vị lớn 

lắm đó nghe! Phật, Bồ Tát thật sự chẳng ngồi đó, tượng đất đắp, gỗ khắc mà 

quý  vị  còn  nhẫn  tâm  lừa  dối,  quý  vị  thử  nghĩ  coi  tội  lỗi  mình  nặng  quá 

chừng!  Quý  vị  chẳng  học  Phật,  chẳng  thực  hành  công  khóa  sáng  tối  thì 

chẳng mắc tội lỗi ấy, nay học Phật, thực hiện công khóa rốt cuộc lại đọa địa 

ngục A Tỳ mà vẫn chẳng hiểu vì đâu! Học Phật chẳng thể không hiểu rõ lý, 

chẳng thể cứ hồ đồ mê lý mà học, hồ đồ mê lý mà tu. Đấy là mười ba hoằng 

thệ. 

Trong đoạn kinh văn tiếp theo, đức Phật khen ngợi các vị Bồ Tát ấy, đức 

Phật thấy bọn họ thực sự có thể sửa lỗi đổi mới, quay đầu là bờ, đáng được 

khen thưởng. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Thế Tôn tán chư Bồ Tát: - Thiện tai! Thiện tai! 

爾時。世尊贊諸菩薩。善哉善哉。   

 (Khi ấy, đức Thế Tôn khen ngợi các Bồ Tát: - Lành thay! Lành thay!)  

Phật khen ngợi sáu mươi vị Bồ Tát đã được nhắc đến trong phần trước. 

Chánh kinh:  

 Thiện nam tử! Thiện thuyết như thị giác ngộ chi pháp. 

善男子。善說如是。覺悟之法。   

 (Thiện nam tử! Ông khéo nói pháp giác ngộ như thế).  

Biết  lỗi  lầm  của  mình  chính  là  giác  ngộ;  trong  nhà  Phật  thường  gọi  là 

 “khai ngộ”.  Mọi người nghe nói đến  “khai ngộ”  thường nghĩ là rất u huyền. 

Thế nào  là khai  ngộ? Biết chứng bệnh, biết lỗi  lầm của  mình (tức  là những 

hành vi sai trái), sửa đổi cho đúng, người như vậy gọi là  “tu hành”.  Bởi vậy, 

quý  vị  phải  biết  là  mỗi  ngày  ta  đọc  kinh,  niệm  Phật,  lễ  Phật  có  phải  là  tu 

hành hay không? 

Không  nhất định! Nếu  như quý  vị đối  với  mỗi  hành  vi trong cuộc sống 

chẳng hề cải biến tí ti nào, vẫn y hệt như cũ, dù mỗi ngày quý vị tụng kinh, 

niệm Phật, lễ Phật vẫn chẳng phải là tu hành, chẳng dính dáng gì đến tu hành 

chi cả! Quan niệm lầm lẫn, lời lẽ, hành vi sai trái của quý vị chẳng được sửa 

đổi cho đúng thì quý vị chẳng hề tu hành. 

Ngàn  vạn  phần  chớ  nghĩ  rằng  mỗi  ngày  niệm  mấy  bộ  kinh  chính  là  tu 

hành, còn cảm thấy  là  mình tu  hành khá  lắm!  Khi chẳng  niệm kinh thì tâm 

không kiêu ngạo, niệm kinh rồi bèn tưởng mình là ghê gớm lắm. Tôi có thể 

thuộc lòng kinh Vô Lượng Thọ, mấy người còn thua tôi xa lắc! Như vậy là 

quý vị không niệm kinh thì không có phiền não đó, chẳng tạo tội nghiệp; sau 

khi quý  vị  thuộc kinh  nhuần  nhuyễn  rồi,  hằng  ngày sanh  phiền  não, tạo tội 

nghiệp khắp mọi chỗ, đều là do hiểu lầm nghĩa chân thật của Như Lai. Phật 

dạy quý vị đọc thuộc là để thường nhớ kỹ trong lòng, mỗi khi khởi tâm động 

niệm bèn nhớ đến lời Phật dạy răn: Ta có nên suy nghĩ như thế hay chăng? 

Ta  có  nên  nói  lời  như  vậy  hay  chăng?  Ta  có  nên  làm  những  việc  đó  hay 

chăng? Mục đích của niệm kinh là như vậy. 

Cho nên biết lỗi lầm của mình đấy chính là thật sự giác ngộ.  “Khéo nói 

 pháp giác ngộ như thế” , giác ngộ rồi bèn quay đầu. 

Chánh kinh:  

 Thiện phát như thị quảng đại thệ nguyện. 

善發如是。廣大誓願。   

 (Khéo phát thệ nguyện rộng lớn như thế).   

Câu này chỉ mười ba thệ nguyện ở phần trước. Phát mười ba thệ nguyện 

là vì họ đã thật sự hồi đầu, sửa lỗi đổi mới. 

Chánh kinh:  

 Năng dĩ như thị quyết định chi tâm an trụ kỳ trung, nhất thiết nghiệp 

 chướng giai tất tiêu diệt, vô lượng thiện căn diệc đương tăng trưởng. 

能以如是。決定之心。安住其中。一切業障。皆悉消滅。無量善根

。亦當增長。   

 (Có thể dùng tâm quyết định như thế an trụ trong những thệ nguyện ấy 

 thì  hết  thảy  nghiệp  chướng  thảy  đều  tiêu  diệt,  vô  lượng  thiện  căn  cũng  sẽ 

 tăng trưởng).  

Hai câu cuối  này chúng  ta rất  thích  nghe.  Chúng ta biết  nghiệp chướng 

của  mình  rất  nặng,  làm  sao  tiêu  nghiệp  chướng?  Nay  quý  vị  có  thể  “tiêu 

nghiệp chướng” được hay chăng? Quý vị phải học theo sáu mươi vị Bồ Tát 

này, chẳng cần phải bươi móc thói tật của người khác, chỉ tìm tòi lỗi lầm của 

chính  mình, tìm được lỗi rồi phải sửa đổi thì nghiệp chướng của quý vị bèn 

tiêu diệt, thiện căn của quý vị cũng tăng trưởng. Đó gọi là công phu. 

Chánh kinh:  

 Phật phục cáo Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát ngôn:  

 -  Di  Lặc!  Nhược  hữu  Bồ  Tát  vị  dục  thanh  tịnh  chư  nghiệp  chướng 

 giả, đương phát như thị quảng đại thệ nguyện. 

佛復告彌勒菩薩摩訶薩言。彌勒。若有菩薩。為欲清淨。諸業障者

。當發如是。廣大誓願。   

 (Phật lại bảo Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát rằng:  

 - Này Di Lặc! Nếu có Bồ Tát nào muốn thanh tịnh các nghiệp chướng thì 

 hãy nên phát thệ nguyện rộng lớn như thế) 

Phật  bảo  Di  Lặc  Bồ  Tát,  nhưng  ngụ  ý  bảo  cùng  mọi  người  chúng  ta. 

Trong pháp hội ấy, Di Lặc Bồ Tát thay mặt cho đại chúng, thay mặt chúng ta 

thỉnh  pháp,  Ngài  cũng  thay  cho  đức  Như  Lai  tuyên  nói,  chỉ  bày  chúng  ta 

những lời dạy răn ấy. 

Chúng ta muốn thanh tịnh thân tâm, tiêu diệt nghiệp chướng thì phải làm 

giống như các Bồ Tát đó, phải phát thệ nguyện rộng lớn. Do đấy, có thể biết 

rằng: Chúng ta đọc xong mười ba thệ nguyện này, chẳng được nghĩ mười ba 

thệ nguyện ấy là của riêng sáu  mươi vị Bồ Tát kia, chẳng dính dáng gì đến 

mình, mà phải nghĩ đấy chính là những điều  mình suy niệm. Chúng ta phải 

chú tâm lãnh hội mười ba thệ nguyện ấy, biến các nguyện ấy thành nguyện 

của chính mình thì chúng ta bèn thọ dụng được. Xem thấy những lỗi lầm họ 

đã phạm, bèn nghĩ chính mình cũng phạm những lỗi lầm giống hệt như thế. 

Họ giác ngộ, cớ sao ta chẳng giác ngộ? Họ sửa lỗi, sao ta chẳng thể sửa lỗi? 

Phải đọc kinh như vậy thì mới được lợi ích chân thật! 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

 -  Thế  Tôn!  Phả  hữu  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  đẳng,  hộ  trì  thử 

 nguyện, đương đắc viên mãn, bất thoái chuyển da? 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。頗有善男子。善女人等。護持此願

。當得圓滿。不退轉耶。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch cùng Phật rằng:  

 - Bạch đức  Thế  Tôn!  Nếu có kẻ thiện nam tử, thiện  nữ nhân nào hộ  trì 

 những nguyện này, họ có sẽ được viên mãn, chẳng thoái chuyển chăng?)  

Thật ra, Di  Lặc  Bồ  Tát hỏi thay cho chúng  ta.  “Thiện nam tử, thiện nữ 

 nhân”  chỉ đại chúng hiện tiền chúng ta. Nếu như chúng ta cũng phát những 

thệ  nguyện ấy, cũng  làm  theo  những phương pháp ấy, chúng ta sẽ có  được 

viên  mãn  hay  chăng?  Có  được  bất  thoái  chuyển  hay  chăng?  Đấy  là  điều 

chúng ta rất quan tâm. 

Chánh kinh:  

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

 - Nhược hữu thiện nam tử, thiện nữ nhân đẳng, hành Bồ Tát đạo, hộ 

 trì thử nguyện, ninh xả thân mạng, chung bất khuyết giảm, linh kỳ thoái 

 chuyển. 

佛告彌勒菩薩言。若有善男子。善女人等。行菩薩道。護持此願。

寧舍身命。終不缺減。令其退轉。   

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

 - Nếu có những kẻ thiện nam tử, thiện nữ nhân hành Bồ Tát đạo, hộ trì 

 nguyện  này,  thà  bỏ  thân  mạng,  trọn  chẳng  khuyết  giảm,  khiến  cho  [chính 

 mình] bị thoái chuyển [nơi những nguyện ấy]) 

Trong  đoạn  này,  đức  Phật  khẳng  định  rõ  hành  Bồ  Tát  đạo  là  “tự  hành, 

dạy  người”.  Chính  mình  hành  theo  đúng  lời  Phật  dạy  dỗ.  Chữ  “hành”  ấy 

phải  nói  cho  rõ  ràng  cho  minh  bạch:  Theo  đúng  lời  Phật  dạy  dỗ  mà  sống, 

theo  đúng  lời  Phật  dạy  mà  sống  hằng  ngày,  đó  gọi  là   “hành  Bồ  Tát  đạo”.  

Phật  pháp  gắn  liền  với  cuộc  sống,  tuyệt  đối  chẳng  phải  Phật  pháp  là  Phật 

pháp, cuộc sống là cuộc sống, hai việc chẳng liên quan chi với nhau. Nếu thế 

thì chúng ta học Phật làm chi? Sai lầm rồi! 

Bởi  lẽ,  Bồ  Tát đạo thuộc  về cuộc sống  thường  nhật,  lìa khỏi cuộc sống 

thì  còn  chỗ  nào  để  tu  hành  nữa  đây?  Phải  tu  hành  ngay  trong  cuộc  sống 

thường  nhật!  Cuộc  sống  thường  nhật  gom  lại  chẳng  ngoài  ba  phương  diện 

đối xử với người, xử sự, đối đãi với muôn vật. Phàm trên ba phương diện ấy, 

do  chính  mình  mê  hoặc,  không  có  trí  huệ,  tri  kiến  chẳng  chánh,  nên  cách 

nghĩ,  cách  thấy,  cách  nói,  cách  làm  đều  sai  lầm.  Phật  răn  dạy  chính  là  để 

chúng ta sửa đổi những lầm lạc ấy, đó gọi là “tu hành”. Bởi vậy, quý vị phải 

hiểu rằng: Tự mình sửa đổi cho đúng quan niệm sai lầm đối với vật, đối với 

sự,  sửa  cho  đúng  cách  nghĩ,  cách  thấy  thì  cuộc  sống  của  quý  vị  sẽ  đạt  đến 

hạnh phúc mỹ mãn. 

Học  Phật  hết  sức  thực  tế:  Hễ  công  phu  đắc  lực  thì  lập  tức  đạt  được  lợi 

ích thù thắng nơi Phật pháp. Có nhiều đồng tu học Phật, tôi trông thấy họ rất 

đau lòng. Mỗi phen gặp mặt, thấy tướng mạo người ấy mỗi năm một suy. Có 

người một năm không gặp, gặp lại thấy họ hom hem hơn năm ngoái. Những 

người như vậy đều là công phu học Phật chẳng đắc lực. Nếu quý vị học Phật 

công  phu  đắc  lực  thì  quý  vị  phải  thực  sự  thọ  dụng  được.  Mỗi  năm  quý  vị 

càng phải khỏe hơn, tướng mạo quý vị phải tươi tốt, vẻ mặt rạng rỡ, thân thể 

khỏe mạnh, đó là đạo lý nhất định! 

Nói thật ra, đạo lý này chẳng khó hiểu chi! Trong kinh Phật thường dạy 

 “tướng tùy tâm chuyển”.  Tướng  mạo chẳng tốt đẹp tức  là quý  vị dụng tâm 

chẳng  khéo.  Tâm  quý  vị  phải  chân  thành,  thanh  tịnh,  từ  bi,  thì  nhất  định 

tướng mạo quý vị ngày càng giống Phật, chẳng khác với Phật cho mấy (quý 

vị thấy tướng mạo Phật, Bồ Tát rất viên mãn!) Thể chất quý vị nhất định mỗi 

ngày phải khỏe mạnh hơn, mỗi ngày  một hoàn thiện hơn, đấy là quý vị học 

Phật công phu đắc lực, quý vị thật sự thọ dụng được. 

Tâm thanh tịnh chuyển được nghiệp. Chuyển nghiệp biểu hiện cụ thể nơi 

thân thể, thân thể mình có chuyển biến hay không? Hiện thời, ta thường nói 

là “biến đổi thể chất”; thể chất có thể chuyển biến. Thể chất ấy biến đổi theo 

tâm. 



Hết Phần 1 





---o0o--- 

Phần 2 

 

 

3.  Di  Lặc  Bồ  Tát  nhân  đó  hỏi  Bồ  Tát  đời  mạt  thành  tựu  mấy  pháp  để 

được an ổn độ thoát 





Tiếp theo đây  là đoạn thứ  năm, kinh  văn  không  dài, chỉ có  một  hàng 

rưỡi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát phục bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Nhược hữu Bồ Tát ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, 

 pháp dục diệt thời, thành tựu kỷ pháp, an ổn vô não, nhi đắc giải thoát. 

  

爾時。彌勒菩薩。復白佛言。世尊。若有菩薩。於后末世五百歲

中。法欲滅時。成就幾法。安隱無惱。而得解脫。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát lại bạch Phật rằng:  

  

 -  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Nếu  có  Bồ  Tát  trong  đời  mạt  sau,  trong  năm 

 trăm năm, khi pháp sắp diệt, nên thành tựu mấy pháp để an ổn, không phiền 

 não hòng được giải thoát).   



Tôi  nghĩ  đây cũng  là  vấn đề chúng ta  hết  sức quan  tâm .  “Ư mạt hậu 

 thế, ngũ bách tuế trung”  là nói đến năm trăm năm đầu tiên trong thời kỳ Mạt 

Pháp, [năm trăm năm ấy] gọi là  “ngũ bách tuế trung”.  Trong pháp vận của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, Chánh Pháp tồn tại một ngàn năm, Tượng Pháp một 

ngàn  năm,  Mạt  Pháp  là  một  vạn  năm.  Năm  trăm  năm  đầu  của  thời  kỳ  Mạt 

Pháp, nói chính xác là hai ngàn năm trăm năm sau khi đức Phật diệt độ. Bởi 

thế, câu này chính là nói đến thời đại hiện tại của chúng ta. 

 “Pháp dục diệt thời”: Diệt ở đây không phải là thật sự diệt,  mà là Phật 

pháp  ngày  càng  suy  thoái.  Chúng  ta  thấy  Phật  pháp  trong  xã  hội  hiện  đại, 

đúng là  “pháp sắp diệt”  như đức Phật đã nói. Đừng tưởng Phật pháp tại Đài 

Loan hưng thịnh phi thường, tướng hưng thịnh ấy là giả, chẳng thật đâu, chỉ 

có  thể  nói  là  Phật  pháp  tại  Đài  Loan  náo  nhiệt  mà  thôi!  Xưa  kia,  lão  cư sĩ 

Hoàng Niệm Tổ (cụ chưa từng đến Đài Loan) giảng kinh thuyết pháp ở Bắc 

Kinh  đã  công  khai  bảo  mọi  người:   “Phật  pháp  tại Đài  Loan  là  giả,  chẳng 

 phải thật. Phật pháp chân chánh nằm ở Hoa Lục”.  Tôi đến Bắc Kinh, thính 

chúng  đem  câu  nói  ấy  hỏi  tôi:  “Phật  pháp  tại  Đài  Loan  có  phải  là  giả  hay 

không?” 

Chư vị hãy chú tâm quan sát một phen: Phật pháp ở Đài Loan rốt cuộc 

là  thật  hay  chỉ  là  giả?  Phật  pháp  chân  chánh  dạy  người  liễu  sanh  tử,  thoát 

tam  giới, còn Phật pháp  giả  dạy  người  ta tiếp tục  gây tạo  lục đạo  luân  hồi. 

Người  Đài  Loan  tu  phước  rất  nhiều,  người  tu  đạo  rất  ít.  Người  tu  phước 

nhiều thì sẽ đến đâu để hưởng phước ấy? Vấn đề này lớn lắm đó nghe! 



Đời sau có được làm người nữa hay không là một vấn đề lớn. Đời sau 

nếu chẳng được làm thân người thì vẫn có phước báo. Trong đường súc sanh 

có rất nhiều phước báo đấy chứ! Chúng ta chẳng cần phải tự hào chính mình 

có phước báo rất  lớn; thật  ra, nghĩ  lại, bọn ta phước báo kém  hơn súc sanh 

đó nghe! Quý vị có thấy người ngoại quốc nuôi các con thú cưng chưa? Bao 

nhiêu kẻ phục dịch, chăm sóc chúng. Chúng ta đến những chỗ đó, có ai quan 

tâm  đến  mình  hay  chăng?  Nghĩ  ra,  phước  báo  của  mình  chẳng  bằng  chúng 

nó! Quý vị thấy những con mèo nhỏ, con chó nhỏ đó được chăm sóc chu đáo 

thì  phước  báo  của  chúng  do  đâu  mà  có?  Là  do  đời  trước  tu  đấy!  Quan  sát 

nhiều sẽ hiểu rõ, quý vị phải nên thức tỉnh. 



Đoạn kinh  này  nói trong  thời đại Mạt  Pháp, chúng ta cần phải thành 

tựu  mấy  pháp  mới  hòng  đạt  được   “an  ổn,  không  phiền  não,  đạt  được  giải 

 thoát”.  Ở đây, “giải thoát” là siêu thoát luân hồi lục đạo. Điều thứ hai là gì? 

Lại còn phải tiến lên, vượt khỏi mười pháp giới thì mới là giải thoát rốt ráo. 

Bởi lẽ, siêu thoát lục đạo luân hồi vẫn chưa rốt ráo, nhất định phải siêu việt 

mười pháp giới. Pháp môn Tịnh Độ vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới 

chính là siêu thoát mười pháp giới, Tây Phương Tịnh Độ chẳng thuộc trong 

mười pháp giới. 

---o0o--- 

4. Phật đáp: Dùng hai loại “bốn pháp” để được giải thoát 



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 -  Di  Lặc!  Nhược  hữu  Bồ  Tát  ư  hậu  mạt  thế,  ngũ  bách  tuế  trung, 

 pháp dục diệt thời, đương thành tựu tứ pháp, an ổn vô não, nhi đắc giải 

 thoát. 

  

佛告彌勒菩薩言。彌勒。若有菩薩。於后末世。五百歲中。法欲

滅時。當成就四法。安隱無惱。而得解脫。   

  

 (Đức Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc! Nếu có  Bồ Tát vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, 

 lúc  pháp  sắp  diệt,  hãy  nên  thành  tựu  bốn  pháp  thì  sẽ  được  an  ổn,  không 

 phiền não, được giải thoát).  



Trong đoạn này, đức Phật dạy chúng ta bốn nguyên tắc vô cùng trọng 

yếu,  ta  cần  phải  tuân  thủ.  Chẳng  cần  biết  là  tu  học  pháp  môn  nào,  nếu  trái 

nghịch, vi phạm bốn nguyên tắc này thì quý vị sẽ chẳng thể tu học thành tựu. 



Chánh kinh:  

 

 Hà đẳng vi tứ? Sở vị: Ư chư chúng sanh, bất cầu kỳ quá. 

  

何等為四。所謂於諸眾生。不求其過。   

  

 (Những gì là bốn? Chính là: Với các chúng sanh, chẳng tìm lỗi họ).  



Chẳng những chỉ đối với các vị Đại Thừa Bồ Tát, mà đối với hết thảy 

chúng sanh đều chẳng nên gây rắc rối cho họ, đều chẳng nên tìm lỗi lầm của 

họ. Câu này giống như trong Đàn Kinh, Lục Tổ đã nói:  “Nhược chân tu đạo 

 nhân, bất kiến thế gian quá” (Nếu là người thật sự tu đạo, chẳng thấy lỗi thế 

gian). Người chân chánh tu đạo, trong mỗi một niệm chỉ quan tâm đến chánh 

niệm  của  chính  mình,  có  thời  gian  đâu  để  thấy  lỗi  lầm  của  người  khác  cơ 

chứ! Chúng ta phải biết điều này, thấy lỗi người khác tức là  mình có lỗi sờ 

sờ. Nếu tâm quý vị thanh tịnh, không có phiền não, làm sao quý vị thấy lỗi 

người  khác  cho  được?  Nếu  một  phen  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài  mà 

trong tâm phiền não bèn hiện hành, thì đấy là do  “thấy lỗi của người khác”.   

Bởi thế, Phật thấy hết thảy chúng sanh đều là Phật, Bồ Tát thấy hết thảy 

chúng sanh đều là Bồ Tát. Bọn ta là hạng nghiệp chướng sâu nặng, thấy chư 

Phật, Bồ Tát nghiệp chướng cũng sâu nặng luôn! Đấy chính như đức Phật đã 

dạy:  “Tướng tùy tâm chuyển”.  Vì thế, quý vị thấy cảnh giới bên ngoài tướng 

trạng ra sao thì sẽ biết rõ tâm mình như thế nào. Quý vị thấy ai cũng có lỗi 

lầm  nghĩa  là  chính  mình  lầm  lỗi  vô  lượng  vô  biên.  Khi  nào  thấy  hết  thảy 

chúng sanh đều chẳng có lầm lỗi thì xin chúc mừng quý vị, quý vị đã thành 

Phật  rồi!  Điều  này  rất  khẩn  yếu  đấy  nhé!  Vì  thế  mới  nói   “với  các  chúng 

 sanh, chẳng tìm lỗi họ”  chính là điều thứ nhất người tu hành phải tuân thủ. 

Điều thứ hai là:  

Chánh kinh:  

   Kiến chư Bồ Tát hữu sở vi phạm, chung bất cử lộ. 

  

見諸菩薩。有所違犯。終不舉露。    

  

 (Thấy các Bồ Tát có vi phạm gì, trọn chẳng nêu bày)  



 “Bồ Tát”  ở đây là người hoằng dương chánh pháp. Bất luận là tại gia 

Bồ Tát hay xuất gia Bồ Tát, cũng chẳng cần biết người ấy là Bồ Tát thật hay 

Bồ Tát giả,  miễn sao những điều người ấy giảng là chánh pháp, chẳng phải 

là tà pháp, dẫu cho người ấy có lầm lỗi đi nữa, cũng chẳng nghe, chẳng hỏi 

đến,  vẫn  cứ  sanh  tín  tâm  thanh  tịnh,  sanh  tâm  cung  kính  đối  với  người  ấy. 

Điều này rất trọng yếu. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Ư chư thân hữu, cập thí chủ gia, bất sanh chấp trước. 

  

於諸親友。及施主家。不生執著。    

  

 (Với các thân hữu và hàng thí chủ, chẳng sanh chấp trước).  



Đối  với  chuyện  thân  hữu,  thí  chủ  cúng  dường  pháp  sư,  nếu  chẳng 

chấp trước thì sẽ chẳng tạo thành chướng ngại. Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Vĩnh đoạn nhất thiết thô quánh chi ngôn. 

  

永斷一切。粗獷之言。   

  

 (Vĩnh viễn dứt trừ hết thảy lời lẽ thô lỗ, hung tợn).  



“Thô” (粗) là lời lẽ thô lỗ. “Quánh” (獷)là lời lẽ hung ác. Chẳng được 

có thái độ như thế. Đức Phật nói bốn điều ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, pháp dục 

 diệt thời, thành tựu tứ pháp an ổn vô não, nhi đắc giải thoát. 

  

彌勒。是為菩薩。於后末世。五百歲中。法欲滅時。成就四法。

安隱無惱。而得解脫。   

  

 (Này Di Lặc! Đấy là Bồ Tát vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, lúc 

 pháp  sắp  diệt,  thành  tựu  bốn  pháp  an  ổn  không  phiền  não  mà  được  giải 

 thoát).  



Chỉ  cần  giữ  đúng  bốn  pháp  này  là  được,  quý  vị  sẽ  có  thể  thành  tựu 

đạo nghiệp. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời Thế Tôn, dục trùng tuyên thử nghĩa, nhi thuyết kệ ngôn:  

  

爾時世尊。欲重宣此義。而說偈言。   

  

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn muốn nhắc lại nghĩa này, bèn nói kệ rằng)  



Thể  lệ  Phật  dùng  để  thuyết  kinh  chẳng  giống  với  cách  mọi  người 

chúng  ta  trước  tác  văn  chương.  Trong  kinh  Phật,  có  Trường  Hàng  (văn 

xuôi), có Kệ Tụng, có lúc còn có cả Chú Ngữ. Dụng ý của Ngài rất sâu. Kệ 

Tụng gần giống như thi ca của Trung Quốc, cũng có gieo vần, nhưng không 

câu  nệ  luật  bằng  trắc,  mục  đích  là  nhằm  thuận  tiện  cho  việc  ghi  nhớ,  tụng 

đọc.  Ấy  là  vì  đức  Phật  khai  thị  điều  gì  rất  trọng  yếu  xong,  sợ  bọn  ta  quên 

tuốt,  kinh  văn  cũng  có  lúc  chẳng  nhớ  kỹ  hết,  Ngài  bèn  dùng  Kệ  Tụng  cho 

[thính chúng] dễ thuộc, thường nhớ mãi trong tâm, để hết thảy lúc, hết thảy 

nơi đều y giáo phụng hành. Vì thế, Phật bèn nói bốn câu sau đây:  



Chánh kinh:  

 

 Bất cầu tha quá thất, 

  

 Diệc bất cử nhân tội, 

  

 Ly thô ngữ, xan lận, 

  

 Thị nhân đương giải thoát. 

  

 Di Lặc! Phục hữu Bồ Tát ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, pháp 

 dục diệt thời, đương thành tựu tứ pháp an ổn vô não, nhi đắc giải thoát. 

       不求他過失。 

亦不舉人罪。 

離粗語慳吝。 

是人當解脫。 

彌勒。復有菩薩。於后末世。五百歲中。法欲滅時。當成就四法。

安隱無惱。而得解脫。   

  

 (Chớ tìm cầu lỗi người, 

  

 Cũng đừng cử tội người, 

  

 Lìa lời thô, keo bẩn, 

  

 Người ấy sẽ giải thoát.  

  

 Này Di Lặc! Lại có Bồ Tát vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, lúc 

 pháp sắp diệt, nên thành tựu bốn pháp sẽ an ổn, không phiền não, bèn được 

 giải thoát).  



Tiếp theo đây, đức Phật nói bổ sung bốn câu kinh cũng vô cùng trọng 

yếu.  Trong  phần  trên,  đức  Phật  nói  bốn  pháp,  trong  phần  này  lại  nói  bốn 

pháp nữa, tổng cộng là tám pháp. Trong thời hiện tại, chúng ta phải giữ gìn 

được tám điều này thì học Phật mới có thể thành tựu, chẳng lui sụt. 



Chánh kinh:  

 

Hà đẳng vi tứ? Sở vị: Bất ưng thân cận giải đãi chi nhân.   

  

何等為四。所謂不應親近。懈怠之人。   

  

( Những gì là bốn? Chính là: Chẳng nên thân cận kẻ biếng nhác).   







Chúng ta thường thân cận hạng người ấy thì sự tu học của chúng ta sẽ 

bị ảnh hưởng. Chúng ta là phàm phu sơ học, chẳng có định lực, thiếu trí huệ, 

vì thế  giao du phải chọn  lựa  người. Có khá nhiều bạn  đồng tu chẳng  hề để 

tâm cảnh giác điều này, bị hoàn cảnh xoay chuyển, đáng tiếc vô cùng! Đấy 

chính  là  điều  ta  thường  gọi  là  “nhân  tình  Phật  sự”  (làm  Phật  sự  theo  cảm 

tình, thiếu lý trí để phán đoán), nó có ảnh hưởng rất lớn đối với hàng phàm 

phu  sơ  học.  Học  Phật  ắt  cần  phải  có  lý  tánh  (tức  là  xử sự  theo  lý  trí),  phải 

buông tình cảm  xuống thì  mới có thể thành tựu. Pháp thứ nhất  nhắm  vào  ý 

đó.  Phạm  vi  của  chữ  “giải  đãi”  hết  sức  rộng,  quý  vị  có  nhận  ra  hay  chưa? 

Giải  đãi,  lười  biếng  có  phải  là  những  người  hằng  ngày  ngủ  thật  nhiều  hay 

chăng? Đối với hạng người ấy, đương nhiên quý vị chẳng thể thân cận được! 

Họ còn bận ngủ, họ cũng chẳng kề cận quý vị được. 



Vậy thì ai mới là kẻ giải đãi? Trước đây, Ấn Quang đại sư từng giảng 

là kẻ  nào  ưa đến đạo tràng rất siêng  năng, ngày  ngày  la cà đạo tràng,  ngày 

ngày tìm náo nhiệt. Vì sao họ là kẻ giải đãi? Họ giải đãi đối với việc tu đạo, 

biếng  nhác  tu  định.  Kẻ  chẳng  tu  định,  tu  huệ,  cứ  ngày  ngày  đuổi  theo  náo 

nhiệt  thì  gọi  là  “kẻ  giải  đãi”.  Bởi  thế,  chớ  nên  hiểu  lầm  ý  nghĩa  đoạn  kinh 

này. Quý vị đọc Văn Sao, xem Vĩnh Tư Lục sẽ thấy mỗi khi lão hòa thượng 

thấy đệ tử quy y đến thăm, Ngài liền quở mắng:  

- Ngươi đến đây làm chi? 



- Con đến gặp sư phụ. 



-  Trước  kia  ngươi  gặp  sư  phụ  rồi,  còn  đến  đây  làm  chi  nữa?  (Ngài 

quát quay về). Đến chỗ bon chen, tâm cũng loạn động theo, bảo ngươi ở nhà 

thật thà niệm Phật, ngươi chẳng chịu niệm, ngươi vẫn muốn đến chùa miếu 

gặp sư phụ, có gì hay mà xem! Đó gọi là “giải đãi”. 

Sở dĩ Ấn Quang đại sư nói ra điều gì, ai nấy đều rất tôn kính là vì pháp 

giáo  hóa  của  Ngài  chưa  có  ai  đề  xướng  cả.  Hiện  thời,  các  đạo  tràng  mong 

mỏi tín đồ đông đảo, tín đồ không đến  thì  làm sao  duy trì  được  đạo tràng? 

Bởi thế, con người hiện tại đều chuộng náo nhiệt.  “Náo nhiệt”  chính là giải 

đãi; biếng nhác tu định, tu huệ, tu tâm thanh tịnh. Ở đây, Phật dạy chúng ta 

chớ nên thân cận những kẻ như thế, đừng ngày ngày bắt chước họ khiến cho 

tâm bị loạn động. Điều thứ hai là:  





Chánh kinh:  

 

 Xả ly nhất thiết hội náo chi chúng. 

  

舍離一切。憒鬧之眾。   

  

 (Rời bỏ hết thảy các chúng ồn náo). 





Không nên  “ưa thích náo nhiệt”  không chỉ có nghĩa là chẳng ưa thích 

những nơi ăn chơi vui vẻ trong thế gian mà ngay cả những chỗ hoan hỷ náo 

nhiệt nơi cửa Phật cũng chẳng nên ham mến. Nói chung, điều gì trái nghịch 

với  Giới,  Định,  Huệ;  trái  nghịch  với  Giác,  Chánh,  Thanh  Tịnh  đều  là  giải 

đãi, ồn náo. Bởi thế, đoạn văn này dung hàm ý nghĩa rất sâu, rất rộng. 

Mục  đích  của  chúng  ta  là  cầu  giải  thoát,  cho  nên  phải  hiểu  rõ  hai  chữ 

 “giải thoát”   này.  “Giải”  (解)  là  cởi  mở.  Cởi  mở  cái  gì?  Cởi  bỏ  phiền  não. 

“Thoát” (脱) là thoát ly lục đạo luân hồi. Mục đích của việc học Phật là đây. 

Nếu  quý  vị  chẳng  nghĩ  đến  giải  thoát  thì  chẳng  sao,  cứ  việc  ngày  ngày  lăn 

vào  nơi  náo  nhiệt.  Còn  ai  là  kẻ  niệm  Phật  thật  sự  mong  liễu  sanh  tử,  thoát 

luân hồi, thật sự cầu vãng sanh Cực Lạc thế giới thì nhất định phải tuân thủ 

lời dạy này. 

Trước đây, trong kỳ Phật thất, Đàm  Hư đại sư đã từng kể cho chúng  ta 

nghe đôi ba câu chuyện cũ, đều là chuyện thật. Ngài kể một đồ đệ niệm Phật 

của lão pháp sư Đế Nhàn, xuất thân là thợ đóng đai thùng, niệm Phật ba năm 

bèn đứng mà vãng sanh. Người ấy chưa từng đi học, chẳng hề biết chữ, chỉ 

là  một  người  rất chân thật. Sau khi  xuất  gia, lão  hòa thượng chỉ  dạy ông ta 

sáu chữ “nam  mô  A Di  Đà Phật”, chứ chẳng dạy  điều  gì khác, chỉ dặn dò: 

 “Ngươi cứ niệm một câu  Phật  hiệu này, niệm mệt thì nghỉ, nghỉ ngơi xong 

 lại niệm tiếp”.  Quả  nhiên,  người ấy ở trong  một tòa  miếu  hư nát, không ra 

khỏi  cửa  lớn,  niệm  một  câu  Phật  hiệu  suốt  ba  năm,  chẳng  bệnh  tật  gì,  biết 

trước lúc mất, bèn đứng vãng sanh. Vãng sanh rồi vẫn đứng suốt ba ngày để 

đợi lão hòa thượng Đế Nhàn thay mình lo việc hậu sự. 

Ông ta dựa  vào đâu để thành tựu? Chính  là chẳng thân cận kẻ  giải  đãi, 

rời  bỏ  hết  thảy  các  chúng  ồn  náo;  bởi  thế  nói  giải  thoát  chẳng  khó,  nhưng 

sao  ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  khó  khăn  đến  thế?  Đó  là  vì  chúng  ta  đã 

phạm phải  lỗi  lầm  sau đây:  hằng  ngày đuổi theo  náo  nhiệt, coi chuyện đua 

chen  náo  nhiệt  là  làm  Phật  sự.  Quý  vị  nói  coi:  Đó  có  phải  là  vớ  vẩn  hay 

chăng? Quan niệm sai lầm rồi! 



Chánh kinh:  

 

 Độc xử nhàn tịnh, thường cần tinh tấn. 

  

獨處閑靜。常勤精進。   

  

 (Ở riêng chốn thanh vắng, thường siêng tinh tấn).   



Ấy  là  thật  sự  mong  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  thật  sự  mong  giải 

quyết xong vấn đề ngay trong  một đời này. Quý vị phải nhận biết niềm vui 

tịch tĩnh; hoàn cảnh thanh tịnh chính là sự hưởng thụ tối cao của đời người, 

trong  ấy  có  niềm  vui  chân  thật.  Thế  nào  là  tinh  tấn?  “Tinh”  (精)  là  tinh 

thuần,  chuyên  nhất.  “Tấn”  (進)  là  chẳng  lùi.  Hiện  thời,  quý  vị  thấy  người 

học Phật chúng ta cũng rất siêng gắng, nhưng chẳng phải là tinh tấn, mà chỉ 

là  tạp tấn,  loạn tấn,  nên chẳng có thành tựu. Muốn thành tựu thì phải thâm 

nhập một môn. Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Dĩ thiện phương tiện, điều phục kỳ thân. 

  

以善方便。調伏其身。  

  

 (Dùng phương tiện khéo điều phục cái thân).  





Phương  tiện  khéo  léo  điều  phục  cái  thân,  trong  phần  kệ  tụng  ở  phía 

sau,  ta  sẽ  thấy  ý  nghĩa  này  rõ  hơn  nữa.  Câu  kệ   “tịch  tĩnh,  thường  tri  túc”  

nghĩa là điều phục cái thân, biết đủ, thường vui, cuộc sống rất dễ chịu. Có áo 

để  mặc,  có  cơm  ăn  no  ba  bữa,  có  căn  nhà  nhỏ  để  đụt  nắng  che  mưa,  là  đủ 

quá rồi, chẳng cần chi hơn nữa. Có cầu thêm thì chỉ là cầu sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, cầu thấy A Di Đà Phật, ngoài ra chẳng cầu cái gì khác nữa. 

Tâm quý vị định rồi, quý vị sẽ thật sự hưởng thụ an lạc. 

Dùng  phương  pháp  ấy  để  điều  phục  cái  thân,  những  chuyện  người  đời 

tranh  giành  đều  là  giả,  đều  chẳng  mang  theo  được,  đều  tranh  chẳng  được, 

đều là ngu si tạo tác tội nghiệp. Người thật sự hiểu thấu, người giác ngộ sẽ 

chẳng thèm tranh nữa, đều buông xuống hết, nhất tâm hướng về đạo. Hướng 

về đạo là hướng về cái tâm thanh tịnh, hướng đến nguyện vọng cầu sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới của chính mình. 

Trên đây là đức Phật vì chúng ta lại nói thêm bốn pháp nữa. 

Chánh kinh:  

 Di  Lặc!  Thị  vi  Bồ  Tát  ư  hậu  mạt  thế,  ngũ  bách  tuế  trung,  pháp  dục 

 diệt thời, thành tựu tứ pháp, an ổn vô não, nhi đắc giải thoát. 

 Nhĩ thời, Thế Tôn dục trùng tuyên thử nghĩa, nhi thuyết kệ ngôn:  

 - Đương xả ư giải đãi, 

 Viễn ly chư hội náo,   

 Tịch tĩnh, thường tri túc. 

 Thị nhân đương giải thoát. 

彌勒。是為菩薩。於后末世。五百歲中。法欲滅時。成就四法。安

隱無惱。而得解脫。爾時世尊。欲重宣此義。而說偈言。 

當舍於懈怠。 

遠離諸憒鬧。 

寂靜常知足。 

是人當解脫。  

 (Này Di Lặc!  Đấy là Bồ Tát vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, lúc 

 pháp sắp diệt, thành tựu bốn pháp, an ổn, không phiền não, bèn được  giải 

 thoát. 

 Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn muốn nhắc lại nghĩa này, bèn nói kệ rằng:  

 - Hãy bỏ rời giải đãi, 

 Xa lìa các ồn náo, 

 Tịch tĩnh, thường biết đủ, 

 Người ấy sẽ giải thoát)  

Phật dùng kệ tụng nhắc lại lần nữa những pháp nghĩa ở trên.  

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Thế Tôn thuyết thử kệ dĩ, cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

 -  Di  Lặc!  Thị cố  Bồ  Tát  ư  hậu mạt  thế, ngũ bách  tuế  thời,  dục  tự  vô 

 não, nhi giải thoát giả, trừ diệt nhất thiết chư nghiệp chướng giả. 

爾時世尊。說此偈已。告彌勒菩薩言。彌勒。是故菩薩。於后末世

。五百歲時。欲自無惱。而解脫者。除滅一切。諸業障者。   

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn nói bài kệ ấy xong, bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

 - Này Di Lặc! Vì thế các Bồ Tát vào đời Mạt sau, trong năm trăm năm, 

 muốn tự không phiền não, được giải thoát, trừ diệt hết thảy nghiệp chướng 

 thì...)  

Đoạn kinh văn này dùng để tổng kết các đoạn kinh văn trong phần trước. 

Di  Lặc  Bồ  Tát  thay  chúng  ta  thỉnh  giáo  đức  Thế  Tôn:  Trong  thời  kỳ  Mạt 

Pháp  (tức  là  trong  xã  hội  hiện  đại  đây),  chúng  ta  học  Phật  phải  nên  tu  bao 

nhiêu pháp mới hòng gìn giữ an ổn, được độ thoát? Đức Thế Tôn dạy chúng 

ta tu bốn pháp, nói xong, lại dạy thêm bốn pháp nữa; tổng cộng là tám pháp. 

Ngài  nói  xong  lại  phó  chúc  Di  Lặc  Bồ  Tát,  chứ  thật  ra  là  phó  chúc  mọi 

người chúng  ta, Di  Lặc  Bồ Tát  là  người thay  mặt cho chúng ta. Đoạn kinh 

này hết sức quan trọng. 

Nói  “trong  đời mạt sau, lúc năm trăm năm”   là  nói đến  xã  hội  hiện tại. 

Nếu  chúng  ta  muốn  được  không  phiền  não,  mong  đạt  giải  thoát  -  hai  chữ 

 “giải thoát”  này rất trọng yếu - chúng ta đọc [chữ Giải theo âm Quan Thoại] 

là xiè thì sẽ thành động từ, còn nếu đọc là jiẻ sẽ thành danh từ; tháo gỡ, dứt 

bỏ phiền não nên gọi là “giải trừ”. “Thoát” là liễu thoát lục đạo sanh tử luân 

hồi  mới  coi  là  thành  tựu.  Nếu  chẳng  đoạn  phiền  não,  chẳng  thể  liễu  thoát 

sanh tử luân hồi, chẳng được kể là thành tựu, bất luận tu pháp môn gì, tu giỏi 

đến  đâu  cũng  chẳng  thành  tựu,  quý  vị  vẫn  phải  sanh  tử  luân  hồi  y  như cũ. 

Bởi  thế,  hai  chữ  “giải  thoát”  trọng  yếu  phi  thường,  có  thể  nói  nó  chính  là 

mục tiêu tu học hiện tiền của chúng ta. 

Điều thứ hai là  “trừ diệt hết thảy các nghiệp chướng”.  Tôi tin  là  người 

có nguyện vọng đạt mục tiêu thứ nhất “liễu sanh tử” chẳng có mấy ai, dường 

như  mục  tiêu  kế  đó  là  “tiêu  nghiệp  chướng”  thì  mọi  người  đều  mong.  Ít 

người có quan niệm liễu sanh tử, nhưng mong tiêu nghiệp chướng lại rất phổ 

biến. Nếu như quý vị mong tiêu trừ hết thảy nghiệp chướng thì có tám pháp 

như vậy, đủ thấy tám pháp ấy hết sức quan trọng. Tiếp theo đây, Phật nói:  

Chánh kinh:  

 Ưng đương xả ly hội náo chi xứ. 

應當舍離。憒鬧之處。  

 (Phải nên lìa bỏ những nơi ồn náo).  



Phải  lìa  bỏ  những  nơi  ồn  náo.  Chúng  ta  là  phàm  phu,  chẳng  phải  là 

thánh nhân tái lai. Các vị Phật, Bồ Tát tái lai tu hành chẳng giống chúng ta, 

mà  là:   “Trong  pháp  Đại  Thừa,  ở  trong  chỗ  ồn  náo  mà  lìa ồn  náo” ,  chẳng 

phải là điều người bình thường [có thể làm được]. Nếu ta học đòi các Ngài, 

xa lìa ồn náo trong chỗ ồn náo, ta nhất định đọa địa ngục A Tỳ; bởi thế, chắc 

chắn là chẳng học được. 

Cuối bản kinh này có nói: Sơ nghiệp Bồ Tát chẳng giống như huệ hạnh 

Bồ  Tát.  Huệ  hạnh  Bồ  Tát  phá  một  phần  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp 

Thân, họ được kinh Hoa Nghiêm gọi là Pháp Thân Đại Sĩ. Hạnh của các vị 

ấy  đích  thực  là   “phiền  não  chính  là  Bồ  Đề,  sanh  tử  chính  là  Niết  Bàn”.  

Chúng ta là sơ học Bồ Tát, sanh tử là sanh tử, phiền não là phiền não, tuyệt 

đối chẳng thể  “phiền não chính là Bồ Đề” , chúng ta làm không được! 

Chúng ta nhất định phải hiểu rõ thân phận mình là như thế nào, trình độ 

của  mình ra sao, phải nên tu học những gì; hoàn cảnh nhất định ảnh hưởng 

đến tâm tình của chúng ta. Bất cứ hoàn cảnh bất hảo nào cũng sẽ khiến cho 

thân tâm ta chẳng đạt được hoàn cảnh thanh tịnh, cho nên nhất định phải xa 

lìa chúng. Vì thế, đức Phật mới dạy chúng ta xa lìa những nơi náo nhiệt, xô 

bồ. 

Chánh kinh:  

 

 Trụ A-lan-nhã, tịch tĩnh lâm trung. 

  

住阿蘭若。寂靜林中。  

  

 (Ở A-lan-nhã, trong rừng vắng lặng)  

Tuy  câu  này  tựa  hồ  để  nói  với  người  xuất  gia,  nhưng  người  tại  gia  mà 

muốn thành tựu thì cũng chẳng thể tránh khỏi. Bây giờ ta phải hiểu câu kinh 

này  như thế  nào đây? Chính  là dạy quý  vị phải chọn  lựa  địa phương để cư 

ngụ.  Chúng  ta  ở  chỗ  nào  mới  là  tốt?  Ở  chỗ  nào  an  tịnh  thì  mới  tốt!  Người 

Trung Quốc đặc biệt những ai sống ở Đài Loan, náo nhiệt đã biến thành thói 

quen, đột  nhiên  thanh tịnh thì tựa  hồ chẳng thể chịu đựng  nổi. Chúng tôi ở 

ngoại  quốc  thấy  người  quen  sống  ở  Đài  Loan,  đến  Mỹ  quốc  sẽ  chẳng  thể 

chịu đựng nổi. 

Nước  Mỹ  rất  thanh  tịnh,  hoàn  cảnh  cư  trú  rất  êm  đềm.  Họ  quy  hoạch 

từng khu vực rất phân minh, trong khu vực buôn bán nhất định không thể ở 

được,  trong  khu  vực  gia  cư  nhất  định  không  thể  buôn  bán  được.  Họ  mong 

cầu  hoàn  cảnh  yên  vắng,  tuy  khoảng  cách  giữa  các  nhà  lân  cận  chẳng  xa, 

nhưng  nhất  định  quý  vị  chẳng  nghe  thấy  âm  thanh  nhà  hàng  xóm.  Đấy  là 

hoàn cảnh cư trú hiện tại của Mỹ quốc, yêu cầu của họ rất phù hợp với điều 

được dạy trong  kinh  này đây. Có  những  người  Trung Quốc  già cả, về  hưu, 

sang Mỹ, sống trong hoàn cảnh ấy cảm thấy rất tịch mịch, rất quạnh quẽ nên 

chẳng sống lâu ở đấy được. Đó đều là vì đã quen ưa chỗ náo nhiệt, đột nhiên 

an tịnh bèn chẳng thể chịu được! 

Thế nhưng đức Phật dạy chúng ta: người tu hành nhất định phải sống nơi 

thanh  tịnh.  “A-lan-nhã”   (Aranya)  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  chỗ  tịch  tĩnh. 

Thời cổ, tiêu chuẩn an tịnh là chẳng nghe thấy tiếng trâu rống. Do người tu 

hành  quá  nửa  là  sống  trong  vùng  núi  hoang,  trong  thôn  quê  có  nông  phu 

nuôi  gia súc. Tiếng trâu  rống  vang  xa  nhất. Chỗ  nào chẳng  nghe thấy  tiếng 

trâu rống, chỗ đấy gọi là A Lan Nhã. Chúng ta phải thấu hiểu ý nghĩa, cảnh 

giới ấy . “Tịch tĩnh lâm trung”  là chọn  lựa chỗ tu  học, chọn  lựa chỗ cư trú. 

Câu thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Ư bất ưng tu, nhi tu hành giả, cập chư lãn nọa, giải đãi chi thuộc, 

 giai đương viễn ly. 



於不應修。而修行者。及諸懶惰。懈怠之屬。皆當遠離。  

  

 (Với những kẻ tu hành những pháp chẳng nên tu, và những hạng lười 

 nhác, biếng trễ, đều nên xa lìa).  





Câu  này  dạy  chúng  ta  phải  xa  lìa  ác  tri  thức.  Hạng  người  ấy  gây  trở 

ngại  cho  sự  tu  học  của  chúng  ta,  ta  cần  phải  xa  lìa.  “Ư  bất  ưng  tu,  nhi  tu 

 hành giả” , quý  vị thử nghĩ  xem,  những  gì là  “bất ưng tu”   (chẳng  nên tu)? 

Bọn họ hằng ngày tu những gì? Tu tham, sân, si đấy! Tu tham, sân, si thì quả 

báo là tam ác đạo. Chúng ta tu hành mong thành Phật, bọn họ tu hành mong 

thành  ngạ quỷ, súc sanh, địa  ngục, đấy  là  những điều chẳng  nên tu. Nhưng 

người thế gian tu tam ác đạo rất nhiều, trong số đó có cả chúng ta nữa! Bởi 

vậy, chúng ta phải tự phản tỉnh, phải tự kiểm điểm xem chính mình có tham, 

sân, si  hay không?  Tập khí tham, sân, si của chúng ta có  nghiêm trọng  hay 

không? Nếu đã có  mà  lại  nghiêm trọng  nữa thì phải dùng phương cách đối 

trị. Dùng phương cách nào? Đức Phật dạy chúng ta dùng Giới, Định, Huệ để 

phá Tham, Sân, Si  “và những hạng lười nhác, biếng trễ”.   



Đấy mới chỉ là một loại, nếu muốn kể ra thì chẳng thể kể hết đượ! Đó 

đều là những hạng trái nghịch lời Phật răn dạy, chúng ta đều phải xa lìa! 



Chánh kinh:  

 

 Đản tự quán thân, bất cầu tha quá. 

  

但自觀身。不求他過 。   

  

 (Chỉ tự xét mình, chẳng cầu lỗi người). 



Đây chính là điều kinh Vô Lượng Thọ dạy  “tẩy tâm dịch hạnh”  (rửa 

lòng, đổi hạnh). Người tu đạo chân chánh thường phải phản tỉnh, kiểm điểm 

lỗi  lầm  của  chính  mình,  chẳng  chuyên  chú  tìm  lỗi  người  khác.  Thấy  lỗi 

người khác là một chướng ngại lớn nhất, quý vị tu học Phật pháp công phu 

chẳng đắc lực, chẳng thể thành tựu. Niệm Phật chẳng những không đạt được 

Sự  Nhất  Tâm,  mà  công  phu  thành  một  khối  cũng  chẳng  đạt  được,  nguyên 

nhân  là  vì  đâu?  Hằng  ngày  lo  ngó  lỗi  người  khác,  hằng  ngày  kể  tội  người 

khác, tạo nghiệp đấy nhé! Dù miệng niệm Phật, nhưng tâm hạnh đều là tạo 

nghiệp, làm sao quý vị thành tựu cho được! Vì thế, phải nhớ kỹ:  “Chỉ tự xét 

 mình, đừng cầu lỗi người”. 



Chánh kinh:  

 

 Nhạo ư điềm mặc. 

  

樂於恬默。   

  

 (Ưa thích lặng lẽ).  



Câu  này dạy chúng ta phải an trụ tịnh tu, phải biết thân tâm tịch tĩnh 

chính là chân lạc. 



Chánh kinh:  

 

 Cần hành Bát Nhã Ba La Mật Đa tương ưng chi hạnh. 

  

勤行般若波羅蜜多。相應之行。  

  

 (Siêng hành hạnh tương ứng với Bát Nhã Ba La Mật Đa).   



Trong  sanh  hoạt  thường  ngày,  đối  đãi  người,  xử sự,  đối  đãi  với  mọi 

vật, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, hành vi đều phải có trí huệ cao độ. Bát 

Nhã  Ba  La Mật Đa  nói theo  ngôn  ngữ bây giờ  là trí  huệ cao độ. Chư Phật, 

Bồ  Tát biểu  hiện  trí  huệ  cao  độ  trong  từng  sanh  hoạt,  phàm  phu  sanh  hoạt 

chẳng có trí huệ, chỉ có phiền não. Ở đây, Phật dạy chúng ta phải tương ứng 

với Bát Nhã Ba La Mật Đa. 

Bát Nhã Ba La Mật Đa là gì? Phật nói kinh Bát Nhã hai mươi hai năm, 

bản  dịch  chữ  Hán  kinh  Đại  Bát  Nhã  gồm  sáu  trăm  quyển.  Chúng  ta  phải 

tương  ứng  với  Bát  Nhã  Ba  La  Mật,  nói  nghe  dễ  dàng  sao!  Nhưng  không 

tương  ứng  thì  không  được!  Nhất  định  phải  tương  ứng.  Bởi  vậy,  chúng  ta 

phải nắm được cương yếu, tổng cương lãnh của Bát Nhã. Điều này, cổ nhân 

đã làm thay cho chúng ta rồi; dựa theo kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật 

Đa tiện lắm. Giản tiện, tinh yếu hơn nữa thì có lẽ mỗi vị đồng tu hằng ngày 

đều niệm Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh, hai trăm sáu mươi chữ. Chúng 

ta  lấy  đó  làm  tiêu  chuẩn  tu  hành,  sửa  đổi  cách  nghĩ,  cách  nhìn,  cách  nói, 

cách làm của mình. 



Về  phương  diện  ứng  dụng  Bát  Nhã,  cổ  đức  bảo  rằng  chỉ  cần  quý  vị 

nắm  được  hai  câu  cuối  trong  một  bài  kệ  của  kinh  Kim  Cang,  ắt  quý  vị  sẽ 

tương ứng với Bát Nhã Ba La Mật Đa. Hai câu ấy là:  “Bất thủ ư tướng, như 

 như bất động”.  Chúng  tôi  giảng sơ  lược hai câu  này  như sau: Ngoài chẳng 

chấp  tướng,  trong  tâm  bất  động.  Bất  luận  lúc  nào,  hoàn  cảnh  nào,  đối  với 

người  với  sự,  đối  với  vật,  dù  là  pháp  thế  gian  hay  Phật  pháp  đều  chẳng  có 

ngoại lệ. Đối với pháp thế gian chúng ta dùng thái độ đó, đối với Phật pháp 

vẫn  dùng  đúng  thái  độ  đó:  Chẳng  chấp  tướng,  chẳng  khởi  tâm  động  niệm. 

Thật  sự  làm  được   “bất  thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”   thì  quý  vị  chẳng 

khác gì Phật, Bồ Tát rồi! 

Hai  câu  này  chúng  tôi  thường  diễn  tả  là  “buông  xuống”  (phóng  hạ), 

buông xuống được. Tổng cương lãnh của Giáo Hạ là Chỉ Quán. Ngài Thiên 

Thai giảng Ma Ha Chỉ Quán, hai câu trên đây chính là Chỉ, mà cũng là nói 

đến buông xuống. Bài kệ cuối cùng trong kinh Kim Cang là:  



 Nhất thiết hữu vi pháp, 

  

 Như mộng huyễn bào ảnh, 

  

 Như lộ, diệc như điển. 

  

 Ưng tác như thị quán. 



(Hết thảy pháp hữu vi, 



Như mộng, huyễn, bọt, bóng, 



Như ánh chớp, như giọt sương, 



Nên thường quán như vậy) 



Bốn câu kệ này “thấy thấu suốt” (khán phá). Dùng bốn câu kệ này để 

thấy thấu suốt hết thảy pháp thế gian và xuất thế gian. Hết thảy pháp là hữu 

vi, pháp xuất thế gian cũng vẫn là pháp hữu vi. Đức Thích Ca Mâu Ni Phật 

vì  chúng  ta  giảng  kinh  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  thậm  chí  hết  thảy 

chư Phật vì chúng sanh giảng kinh thuyết pháp, toàn bộ là pháp hữu vi! 

Pháp  hữu  vi  là  mộng,  huyễn,  bọt  nước,  ảnh.  Vì  thế,  đức  Phật  mới  bảo 

 “pháp thượng ưng xả, hà huống phi pháp” (pháp còn phải bỏ, huống chi là 

phi  pháp). “Pháp”  là Phật pháp. Phật pháp còn chẳng được chấp trước,  vậy 

thì những gì chẳng phải là Phật pháp đều phải nên bỏ hết! Đấy là lời dạy quý 

vị phải thấy thấu suốt vậy! Hết thảy pháp là gì? Mộng, huyễn, bọt nước, ảnh 

chẳng phải thật, là giả đó! Điều này chúng tôi đã giảng rất tường tận, rất thấu 

đáo trong khi giảng kinh Kim Cang. 



Câu  “như lộ, diệc như điển”  nói đến huyễn tướng, giả tướng ấy tồn tại 

trong thời gian rất ngắn.  “Lộ”  (露) là giọt sương đọng, tỉ dụ cái tướng tương 

tục  của  hiện  tượng  ấy  chỉ  tồn  tại  trong  một  thời  gian,  nhưng  thời  gian  ấy 

chẳng dài lâu.  “Như điển”  (如電: Như ánh chớp) là nói sanh diệt trong sát-

na, nói cách khác là về căn bản nó chẳng hề tồn tại! Trong Phật pháp có nói 

 “bất  sanh  bất  diệt”.   Bất  sanh  bất  diệt  ngụ  ý  sanh  diệt  đồng  thời;  lúc  sanh 

cũng chính  là  lúc  diệt. Đó chính  là chân tướng của  hết thảy  hiện tượng, rất 

khó hiểu rõ. Các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh cho chúng ta thấy rồi, 

điều  xác  thực  là  tất  cả  hiện  tượng  đều  tồn  tại  trong  một  thời  gian  vô  cùng 

ngắn  ngủi,  gần  như  chúng  ta  không  có  cách  nào  tưởng  tượng  được,  không 

cách  gì  hiểu được  nổi.  Bài kệ này thuyết minh chân tướng thế  gian  và  xuất 

thế gian, hễ quý vị thấu hiểu được, quý vị sẽ thấy thấu suốt. Bởi thế, hai câu 

kệ trước và bài kệ này là nói đến thấy thấu suốt và buông xuống! 



Có  thể  thấy  thấu  suốt  và  buông  xuống  được  thì  chẳng  cần  biết  là  tu 

học  theo  tông  phái  nào  hay  pháp  môn  nào,  quý  vị  đều  có   “nhập  xứ”   cả! 

Nhập  xứ  là  gì?  Là  quý  vị  đều  có  thể  chứng  quả.  Chữ   “nhập”   này  là  nhập 

vào Nhất Chân  Pháp Giới,  nhập  Bất Nhị pháp  môn. Nhập được Nhất Chân 

Pháp Giới, Bất Nhị pháp môn thì chẳng những quý vị vượt khỏi lục đạo, mà 

còn siêu việt  mười pháp giới nữa kia, đấy mới kể là thành tựu viên mãn rốt 

ráo. Bởi thế, câu này trọng yếu phi thường. 



Trong cuộc sống, chúng ta phải tu những gì? Tu những điều này. Nếu 

nói như vậy, cần chi phải cầu sanh Tịnh Độ nữa? Nếu chẳng cầu sanh Tịnh 

Độ, quý vị cứ chiếu theo phương pháp này tu hành vượt thoát lục đạo, vượt 

thoát mười pháp giới xong; sau khi vượt thoát, quý vị muốn chứng viên mãn 

Bồ Đề thì lại phải tu trọn ba đại A-tăng-kỳ kiếp. Thời gian ấy rất dài! Con số 

ấy là con số dùng trong thiên văn học đấy nhé! 

Chúng ta thường nói thành Phật phải mất ba A-tăng-kỳ kiếp, nhưng [thời 

gian  ấy]  chẳng  phải  là  tính  từ  thời  gian  hiện  tại  đâu  nhé.  Lúc  quý  vị  chưa 

nhập  Nhất  Chân  Pháp  Giới  sẽ  không  tính,  lúc  còn  tu  hành  trong  lục  đạo 

không  tính,  lúc  còn  trong  mười  pháp  giới,  dẫu  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác, 

Bồ Tát đều chẳng tính, phải là vượt thoát mười pháp giới, chứng được Nhất 

Chân  Pháp  Giới  rồi  thì  kể  từ  ngày  ấy  mới  tính,  phải  qua  ba  đại  A-tăng-kỳ 

kiếp  mới  có  thể  viên  mãn  Bồ  Đề.  Đấy  là  điều  kinh  điển  Đại  Thừa  thường 

nói, nếu quý vị lưu ý một chút sẽ hiểu rõ. 



Trong ba đại A-tăng-kỳ kiếp, A-tăng-kỳ kiếp thứ nhất chứng được ba 

mươi  địa  vị:  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng;  A-tăng-kỳ  kiếp  thứ 

hai  chứng  được  bảy  địa  vị  từ  Sơ  Địa  đến  Thất  Địa;  A-tăng-kỳ  kiếp  thứ  ba 

chứng được Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa. Tu trọn ba A-tăng-kỳ kiếp rồi, quý 

vị  đạt  đến  địa  vị  nào?  Pháp  Vân  Địa  Bồ  Tát,  vẫn  chưa  đạt  tới  địa  vị  Đẳng 

Giác; còn phải đạt tới Đẳng Giác  mới  là thành Phật. Chúng ta thấy  lại phải 

tốn  thêm  một  A-tăng-kỳ  kiếp  nữa  mới  thành  công.  Đó  là  nói  trong  trường 

hợp quý vị chẳng cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ. 



Nếu cầu sanh Tây Phương Tịnh Độ thì sao? 

Ái chà! Quý vị chiếm tiện nghi lớn lắm!  Quý vị vãng sanh Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới,  thân  phận  chúng  ta  là  phàm  phu  nghiệp  chướng,  hạ  hạ 

phẩm vãng sanh một phẩm phiền não còn chưa đoạn được, đến thế giới Cực 

Lạc  rồi  muốn  chứng  được  Phật  quả  viên  mãn  rốt  ráo  thì  phải  mất  bao  lâu? 

Trong quá khứ, khi giảng kinh chúng tôi đã nói bao nhiêu lần rồi, chúng tôi 

dựa  theo  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  A  Di  Đà  tính  toán  tỉ  mỉ  thì  khoảng  ba 

bốn  kiếp  là  thành  công!  Ba  kiếp,  bốn  kiếp  thôi  nhé!  Nếu  quý  vị  chẳng  cầu 

sanh Tây Phương Tịnh Độ thì phải  mất ba đại A-tăng-kỳ kiếp, chẳng thể so 

sánh được nổi! 

Chúng tôi nói rút gọn ý nghĩa này lại cho quý vị nghe: Chẳng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, quý vị tu hành chứng quả thì phải cần ba vạn năm 

mới có thể thành công; đến Tây Phương Cực Lạc thế giới thì cần bao nhiêu 

thời gian? Ba ngày là thành công! Quý vị cứ tính toán đi. Đó là lý do vì sao 

chúng ta y chiếu Bát Nhã Ba La Mật Đa tu hành, nhưng vẫn phải vãng sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới. Quý vị hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng 

sự  thật  này  thì  quý  vị  mới  chết  lòng  sát  đất3  niệm  Phật  cầu  sanh,  mà  cũng 

chẳng hoài nghi, chẳng còn do dự. Đây là nói về tự hạnh. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược  dục  ư  bỉ  chư  chúng  sanh  đẳng,  thâm  sanh  lân  mẫn,  đa  sở 

 nhiêu ích, ưng dĩ vô hy vọng tâm thanh tịnh thuyết pháp. 

  

若欲於彼。諸眾生等。深生憐愍。多所饒益。應以無希望心。清

淨說法。   

  

 (Nếu  đối  với  những  chúng  sanh  ấy,  sanh  lòng  thương  xót  sâu  xa, 

 muốn làm nhiều điều lợi ích cho họ thì phải dùng tâm không mong cầu mà 

 thanh tịnh thuyết pháp). 

Câu này nói về “lợi tha”. Bồ Tát luôn có tâm từ bi, thấy chúng sanh rất 

khổ, rất đáng thương, nói chung là muốn giúp đỡ họ, nhưng rất đáng tiếc là 

chính  mình  không  có  trí  huệ  thì  rốt cuộc  phải  giúp  đỡ  bằng  cách  nào  đây? 

Càng  giúp  càng  rối  thêm,  chúng  ta  thấy  rất  nhiều  [trường  hợp  như  vậy]. 

Giúp đỡ như thế nào mà càng rối thêm? Giúp họ đọa tam đồ, đẩy họ đọa vào 

địa ngục, còn bảo là mình tạo công đức rất lớn. Oan uổng quá! 

Ở  chỗ  này,  quý  vị  phải  đọc  kỹ  bộ  kinh  này,  mới  hiểu  rõ:  Chúng  ta 

thường  nói  mình  độ  chúng  sanh,  cứu  tế  những  người  khổ  nạn,  nhưng  rốt 

cuộc là chúng ta đã làm những việc gì? Chúng ta tạo nhân quả như thế nào? 

Ta cần phải làm những gì thì mới đúng lý, đúng pháp, mới có thể thành tựu 

chính mình, giúp đỡ người khác? Kinh này dạy  “thâm sanh lân mẫn, đa sở 

 nhiêu ích”.  “Nhiêu” (饒) là phong phú, phong nhiêu, cũng có nghĩa là lợi ích 

tối cao, lợi ích thù thắng nhất: giúp cho người khác giác ngộ, chứ chẳng phải 

nói  đến  thứ  gì  khác.  Giúp  họ  nhận  biết  Phật  giáo  Đại  Thừa,  giúp  họ  nhận 

hiểu Tịnh Độ, lợi ích ấy vô lượng vô biên. 

Nên  dùng  thái  độ  như  thế  nào?  Dùng   “tâm  không  mong  cầu”   để  giới 

thiệu  Phật pháp cho  họ. Nếu  như thuyết pháp cho  họ  mà có tâm  mong  mỏi 

nơi họ thì là trật rồi! 

---o0o--- 

 

5. Lúc dùng tâm không mong cầu để hành pháp thí, sẽ thành hai mươi 

điều lợi, và lại thêm hai mươi điều lợi nữa  

Theo  cách  đại  sư  Ngẫu  Ích  phán  định,  chia  kinh  này  thành  tất  cả  mười 

lăm đoạn, đoạn chúng tôi sẽ giảng dưới đây là đoạn thứ tám. 

Chánh kinh:  

 Phục  thứ  Di  Lặc!  Nhược  Bồ  Tát  dĩ  vô  hy  vọng  tâm,  hành  pháp  thí 

 thời,  bất  trước  danh,  văn,  lợi,  dưỡng,  quả,  báo,  dĩ  nhiêu  ích  sự  nhi  vi 

 thượng thủ, thường vị chúng sanh, quảng tuyên chánh pháp. 

復次彌勒。若菩薩以無希望心。行法施時。不著名。聞。利。養。

果。報。以饒益事。而為上首。常為眾生。廣宣正法。   

 (Lại  này  nữa  Di  Lặc!  Nếu  Bồ Tát dùng  tâm  không  mong  cầu,  lúc  hành 

 pháp  thí,  chẳng  chấp  vào  danh  tiếng,  lợi  dưỡng,  quả  báo,  lấy  sự  nhiêu  ích 

 làm đầu, thường vì chúng sanh rộng nói chánh pháp).  

 “Vô hy vọng”  nói cụ thể là ta chẳng mong mỏi những điều gì? 

Điều  thứ  nhất  là  danh,  chẳng  vì  cái  danh,  mà  cũng  chẳng  vì  “văn”. 

“Văn” (聞) nói theo ngôn ngữ ngày nay là mức độ nổi tiếng. Chúng ta chẳng 

vì những thứ đó. Hiện thời, có những vị đồng tu in những cuốn sách nhỏ. Có 

một  lần ở phi trường, tôi thấy  một  vị đồng tu cầm  cuốn sách  nhỏ  để đọc  ở 

đó, đại khái là Vô Lượng Thọ Kinh. Trang đầu cuốn sách ấy in một tấm hình 

của tôi, tôi thấy là do Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội ấn tống, thật là hồ đồ, 

phiền  toái  quá.  Không  nên  như  vậy!  Quý  vị  làm  vậy  tưởng  chừng  như  tôn 

trọng  tôi,  chứ  thật  sự  ra  là  gì?  Chỉ  là  đề  xướng  danh  văn,  lợi  dưỡng,  đề 

xướng  bất  tịnh  thuyết  pháp.  Đầu  cuốn  kinh  in  hình  Phật,  hình  Bồ  Tát  thì 

được, chứ quyết định chẳng thể in hình ai, tuyệt đối chẳng được! 

Pháp thế gian có chỗ đáng học theo, nhưng có chỗ chẳng nên bắt chước! 

Minh tinh điện ảnh gây chú ý, họ đăng ảnh quảng cáo rất nhiều. Lúc chúng 

ta thuyết pháp, quyết định chớ nên làm giống như thế. Lúc phát thiếp thông 

báo  [thuyết  giảng],  nếu  cứ  phải  in  hình  pháp  sư  lên  trên  ấy  thì  có  khác  gì 

minh  tinh  quảng  cáo  đâu!  Người  thật  sự  có  đức  xem  thấy,  họ  không  trách 

quý  vị  nhưng  cũng  chẳng  đến  dự.  Trên  thiếp  thông  báo  in  hình  Phật,  hình 

hoa sen thì được, ngàn vạn phần chẳng nên in hình ai. Điều này quý vị phải 

nhớ lấy, tuyệt đối đừng tạo danh văn! 

“Lợi”  là  lợi  ích,  “dưỡng”  là  cúng  dường.  Chẳng  vì  những  thứ  này  [mà 

thuyết pháp]. Nếu chẳng vì những thứ này, lại có người vì những thứ gì? Vì 

quả  báo.  Tôi  làm  như  thế  tương  lai  sẽ  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát.  Ý  niệm 

thành Phật, thành Bồ Tát cũng phải bỏ sạch đi, cái gì cũng chẳng cầu thì quý 

vị  mới  thật  sự  thành  tựu.  Quý  vị  nghĩ  “tôi  muốn  chứng  A  La  Hán,  thành 

Bích Chi Phật, thành Bồ Tát” thì gọi là “khởi vọng tưởng”, là tiêu chuẩn của 

phàm phu. Họ mong mỏi thì nhất định họ sẽ chẳng đạt được. 

Vì sao vậy? Chư Phật, Bồ Tát tâm địa thanh tịnh, một niệm chẳng sanh, 

làm  sao còn có  vọng  niệm cơ chứ?  Thành Phật, thành  Bồ  Tát  là bọn phàm 

phu chúng ta  nói, chứ chính các Ngài chẳng  hề  nói  mình thành Phật, thành 

Bồ Tát. Kinh nói các Ngài thành Phật, thành Bồ Tát là tùy thuận chúng sanh 

mà  nói. Chúng sanh  hiểu  như vậy cho  nên Phật  nói thuận theo chúng sanh, 

chứ trong tâm các Ngài tuyệt đối chẳng có ý niệm ấy. 

Chẳng những chư Phật, Bồ Tát không có ý niệm ấy, chúng ta xem trong 

kinh  Kim Cang, Tu Đà Hoàn cũng chẳng  có ý  niệm ấy; chúng ta  mới  nhận 

thức rõ ràng là Tiểu Thừa Sơ Quả còn chẳng có ý niệm ấy, nên các Ngài mới 

chứng được Sơ Quả! Nếu có ý niệm ấy, các Ngài chẳng thể chứng Sơ Quả! 

Vì sao vậy? Còn có vọng tưởng, có phân biệt, có chấp trước. Có vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước thì là lục đạo phàm phu, chẳng phải là thánh nhân! Bởi 

thế, những lời Phật răn dạy ở đây gọi là lời răn dạy chân thật, chúng ta chẳng 

nên có những ý niệm như thế. 

Đối  với  chúng  sanh,  nhất  định  phải  lấy  “nhiêu  ích”  làm  đầu.  Nói  theo 

ngôn ngữ hiện thời, “nhiêu ích” là lợi ích lớn nhất, thù thắng nhất, là giúp đỡ 

hết thảy chúng sanh, lấy đó làm điều ưu tiên. Thù thắng nhất, thù thắng khôn 

sánh  là dạy chúng sanh  niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Pháp  môn  này  gọi  là 

pháp khó  tin,  làm sao khiến cho  họ tin  tưởng? Điều  này  rất trọng  yếu!  Bởi 

thế,  tự  mình  phải  nỗ  lực  tu  hành.  Nếu  chính  mình  chẳng  tu  hành,  làm  sao 

khiến  người  khác  tin  tưởng?  Nhất  định  phải  lấy  chính  mình  làm  gương  tốt 

nhất để chúng sanh trông vào, họ không tin cũng không được! 

Chính tôi khi học Phật, lúc chúng tôi gặp thầy Lý Bỉnh Nam vào năm ấy, 

thầy  Lý  ước  chừng  bảy  mươi  mốt  tuổi,  so  với  tôi,  tuổi  tác  chênh  lệch  rất 

nhiều!  Thế  mà  tôi  thấy  thầy  Lý  nhiều  lắm  là  bốn  mươi  tuổi,  mà  sao  cũng 

chẳng thấy cụ đã ngoài bảy mươi à nghe! Là vì tinh thần cụ sung mãn, thanh 

âm  vang  rõ,  mắt  nhìn  cũng  chưa  quáng.  Chúng  tôi  thường  ở  cùng  một  chỗ 

đọc sách tra tự điển. Thầy bảo tôi tra, lúc tra xong, thầy nói: “Cầm đến đây 

tôi  đọc  cho  các  anh  nghe  để  coi  thị  lực  của  tôi  ra  sao?”  Cụ  đọc  không  sai 

một  chữ!  Chữ  trong  tự  điển  so  với  chữ  in  trong  báo  còn  nhỏ  hơn  nữa,  cụ 

chẳng  cần  phải  đeo  kính  lão,  vì  sao?  Là  để  biểu  diễn  cho  chúng  tôi  thấy, 

chúng tôi chẳng thể không tin. 

Nếu nói một người tu hành vừa khô héo, vừa còm cõi, vừa chẳng có tinh 

thần,  chúng  ta  trông  thấy  người  như  vậy  sẽ  chẳng  có  tín  tâm.  Quý  vị  học 

Phật  phải  nêu  gương  tốt cho  người  khác  thấy,  người  ta  mới  tin  tưởng  chứ! 

Thấy quý vị học Phật mấy năm, khô cằn, héo hon, còm cõi, quý vị nói cách 

nào,  nói  nghe  hay  đến  đâu  đi  nữa,  người  khác  cũng  chẳng  dễ  gì  tiếp  nhận, 

mà cũng chẳng tin tưởng. Bởi vậy, quý vị phải triển khai cho người ta thấy, 

họ thấy  xong,  nếu  họ rất  hâm  mộ,  thì  quý  vị  mới bảo  họ: “Các vị  làm  như 

vậy đó thì các vị sẽ giống như tôi, so ra còn giỏi hơn tôi nữa đó!” 

Tướng  tùy  tâm  chuyển,  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Cảnh  là  hoàn  cảnh  sanh 

hoạt của chúng ta. Quý vị phải hiểu rõ ý nghĩa này, quý vị có thấy hiện thời 

không ít người hô hào cải biến thể chất. “Cải biến thể chất” là một khẩu hiệu 

không ít người bị mắc lừa! Những ai bị lừa? Là do những người ấy có ham 

muốn  như  thế,  người  ta  bèn  chế  ra  các  món  thuốc  thang.  Ôi!  Những  món 

thuốc  ấy  có  ích  chi  đâu!  Những  dược  vật  tưởng  là  hữu  ích,  kỳ  thật  là  độc 

dược.  Quý  vị  dùng  những  dược  vật  ấy,  có  ai  biến  đổi  được  thể  chất  hay 

chăng?  Tôi  chẳng  thấy  có  ai  đạt  hiệu  quả  cả,  đủ  thấy  là  bị  lừa,  bị  gạt  gẫm 

rồi! 

Phật dạy chúng ta phương pháp hữu hiệu nhất: Tâm địa thanh tịnh, chân 

thành, từ bi, thì thể chất quý vị sẽ biến đổi. Tâm thanh tịnh khiến cho những 

gì tệ hại trên thân thể quý vị biến mất, thân thể quý vị bèn thanh tịnh, chẳng 

bị ô nhiễm. Hiện thời, ăn bất cứ gì, đồ ăn uống nào cũng đều có chất độc cả. 

Dùng  gì  để tiêu trừ chất độc đây? Dùng tâm từ bi để tiêu độc. Do vậy,  nếu 

tâm địa quý vị thanh tịnh, từ bi, lẽ nào chẳng được khỏe mạnh? 

Quý vị bảo thân mình đau bệnh thì nói cách khác là quý vị thiếu tâm từ 

bi, tâm quý vị chẳng thanh tịnh. Quý vị nói mình thanh tịnh, từ bi đều là giả, 

chẳng phải thật. Phật chẳng dối người, đức Phật chẳng cho ta dược vật nào! 

Đức  Phật  dạy  ta  tự  điều  chỉnh  thân  tâm  mình,  chẳng  vì  danh,  văn,  lợi, 

dưỡng, quả, báo, những thứ ấy phải bỏ sạch hết cả đi. 

Chánh kinh:  

 Thường  vị  chúng  sanh,  quảng  tuyên  chánh  pháp,  đương  đắc  thành 

 tựu nhị thập chủng lợi. 

常為眾生。廣宣正法。當得成就。二十種利。  

 (Thường  vì  chúng  sanh  rộng  nói  chánh  pháp,  sẽ  được  thành  tựu  hai 

 mươi điều lợi)  

Hai  mươi  điều  lợi  này  tự  nhiên  có,  chẳng  cần  phải  cầu.  Chẳng  cầu  mà 

có, trái lại nếu cầu sẽ chẳng được đâu! Vì sao vậy? Bởi ý niệm mong cầu ấy 

là nhiễm ô, là chẳng thanh tịnh, cho nên quý vị chẳng đạt được. Quý vị đừng 

cầu, chẳng cầu sẽ được! 

Chánh kinh:  

 Vân hà danh vi nhị thập chủng lợi? 

云何名為。二十種利。   

 (Thế nào là hai mươi điều lợi?)  

Dưới đây, kinh nói cho chúng ta biết. 

Chánh kinh:  

 Sở vị: Chánh niệm thành tựu. 

所謂正念成就。   

  

      (Chính là: Chánh niệm thành tựu)  



Đây là điều lợi thứ nhất. Chánh niệm là vô niệm. Lại sợ quý vị niệm 

gì cũng chẳng có, bèn biến thành Vô Tưởng Định thì hỏng mất. Quả báo của 

Vô Tưởng Định là ở tại trời Vô Tưởng trong Tứ Thiền Thiên, thế là học Phật 

lại trở thành học ngoại đạo mất rồi; bởi thế, Phật mới dạy chúng ta vô niệm 

là  “không có tà niệm thì mới gọi là Chánh Niệm”.  Chánh niệm là niệm của 

Phật, Bồ Tát, tương ứng với Phật pháp. Điều thứ hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Trí huệ cụ túc. 

  

智慧具足。   

  

 (Đầy đủ trí huệ).   



Trí huệ là tác dụng do tâm thanh tịnh phát khởi, phiền não là tác dụng 

do tâm nhiễm ô phát khởi. Thân tâm thanh tịnh thì trí huệ tăng trưởng. Điều 

thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Hữu kiên trì lực.   

  

有堅持力。  

  

 (Có sức kiên trì).  



Sức kiên trì từ đâu sanh? Từ trí huệ sanh. Người ấy thông đạt, hiểu rõ 

hết thảy sự lý, chẳng mê hoặc mảy may, bởi thế người ấy làm gì cũng thông 

suốt từ đầu đến đuôi. Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Trụ thanh tịnh hạnh. 

  

住清淨行。   

  

 (Trụ hạnh thanh tịnh)  



Tâm  thanh  tịnh,  khẩu  thanh  tịnh,  ý  thanh  tịnh,  hành  vi  thanh  tịnh. 

Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Sanh giác ngộ tâm. 

  

生覺悟心。  

  

 (Sanh tâm giác ngộ)  



Niệm niệm giác chẳng mê. Điều thứ sáu là:  



Chánh kinh:  

 

 Đắc xuất thế trí. 

  

得出世智。   

  

 (đắc xuất thế trí)  

 

Làm  thế  nào  để  vượt  thoát  lục  đạo  luân  hồi?  Làm  sao  để  vượt  thoát 

mười pháp giới? Người ấy hiểu rất rõ ràng, rất minh bạch. 



Chánh kinh:  

 

 Bất vị chúng ma chi sở đắc tiện. 

  

不為眾魔之所得便。   

  

 (Chẳng bị các ma thừa dịp làm hại). 



Nói  theo  ngôn  ngữ  bây  giờ  là  quyết  định  chẳng  để  cho  yêu  ma,  quỷ 

quái nắm đằng chuôi.  “Đắc sở tiện”  nghĩa là bị người khác thao túng. Yêu 

ma, quỷ quái định khống chế quý  vị  mà quý  vị đã  hiểu đạo  lý này, tâm địa 

của  quý  vị    thanh  tịnh,  chẳng  nhiễm  mảy  trần,  yêu  ma  quỷ  quái  chẳng  còn 

cách  nào  làm  gì  được  quý  vị  cả!  Những  gì  là  nhược  điểm  để  yêu  ma  quỷ 

quái lợi dụng? Chính là danh, văn, lợi, dưỡng, quả, báo. Hễ quý vị có những 

ý niệm ấy thì sẽ bị chúng thao túng, bị chúng khống chế. 

Các  vị  đồng  tu  chúng  ta  đã  từng  coi  qua  Tây  Du  Ký  hay  chưa?  Trong 

Tây  Du  Ký  có  Tôn  Ngộ  Không  thần  thông  quảng  đại,  nhưng  hắn  bị  Quán 

Thế Âm Bồ Tát nắm chuôi, suốt đời bị Ngài khống chế, chẳng ra khỏi lòng 

bàn tay của Ngài được. Những gì là nhược điểm của hắn? Thích đội cái mũ 

cao.  Tôn  Ngộ  Không  thích  được  người  khác  săn  đón,  thích  được  khen 

thưởng,  đấy  chính  là  chỗ  yếu  của  hắn.  Bởi  thế,  đức  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát 

mới tặng cho hắn cái mũ cao để đội, đội vào rồi Ngài bèn niệm chú Kim Cô, 

hắn bèn bị khống chế! 

Vì thế, quý  vị  háo danh,  háo  lợi, thích được cúng dường,  ham quả báo, 

sẽ bị người ta nắm thóp ngay, bị người khác khống chế dễ dàng. Nếu quý vị 

chẳng ham thích chi hết, họ chẳng có cách nào hết, đối với quý vị họ không 

biết  làm  cách  nào!  Chỉ  cần  quý  vị  có  chút  vọng  tưởng,  có  chút  ý  niệm,  có 

chút dục vọng, quý vị bèn bị ma khống chế ngay! Suy nghĩ cặn kẽ, sẽ thấy ý 

nghĩa của câu kinh này rất sâu rộng. Điều thứ tám, thứ chín, thứ mười là:  



Chánh kinh:  

 

 Thiểu ư tham dục, vô hữu sân nhuế, diệc bất ngu si. 

  

少於貪欲。無有瞋 

恚。亦不愚痴。   

  

 (Ít tham dục, chẳng nóng giận, cũng chẳng ngu si). 





Ba câu  này chính  là thành  tựu ba thiện căn. Ba thiện căn  là  vô tham, 

vô sân, vô si. Có thể thấy là nếu tham chấp danh, văn, lợi, dưỡng, quả, báo 

sẽ chẳng có ba thiện căn; cớ sao quý vị hằng ngày cứ tăng trưởng tham, sân, 

si? Đoạn kinh trên đây nói về ba thiện căn hiện tiền vậy. Điều thứ mười một 

là:  



Chánh kinh:  

 

 Chư Phật Thế Tôn chi sở ức niệm. 

  

諸佛世尊之所憶念。   

  

 (Được chư Phật Thế Tôn nghĩ nhớ)    



Đây  là được chư Phật  hộ  niệm,  vì sao  vậy?  Tâm  tâm  tương  ứng chư 

Phật, cho nên cảm được chư Phật hộ niệm. 



Chánh kinh:  

 

 Phi nhân thủ hộ. 

  

非人守護。   

  

 (Được phi nhân bảo vệ, gìn giữ)  

Chữ  “phi nhân”  chỉ quỷ thần; quỷ thần cũng bảo vệ, giúp đỡ quý vị. 

Chánh kinh:  

 Vô lượng chư thiên gia kỳ oai đức. 

無量諸天。加其威德。   

 (Vô lượng chư thiên tăng thêm oai đức).  



Câu  này ý  nói thiên  long bát bộ, hộ pháp thần. Hộ pháp thần bảo  vệ, 

giúp đỡ quý vị đấy! 



Chánh kinh:  

 

 Quyến thuộc thân hữu vô năng trở hoại. 

  

眷屬親友。無能沮壞。   

  

 (Quyến thuộc, thân hữu không ai có thể ngăn trở, phá hoại).   



Một người tu cho tốt, cả nhà cũng được hưởng lây, người nhà, quyến 

thuộc đều được hưởng lợi ích như quý vị, đều hưởng nhờ phước báo của quý 

vị. 



Chánh kinh:  

 

 Hữu sở ngôn thuyết, nhân tất tín thọ, bất vị oan gia ty cầu kỳ tiện. 

  

有所言說。人必信受。不為冤家。伺求其便。  

  

 (Nói  ra  điều  gì,  người  khác  đều  tin  nhận,  chẳng  bị  oan  gia  bới  tìm 

 khuyết điểm).  



Từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  đã  kết  oán  rất  nhiều  đối  với  hết  thảy  chúng 

sanh,  bởi  thế  gặp  rất  nhiều  chướng  ngại  trên  đường  đạo  Bồ  Đề,  ấy  là  ma 

chướng  đó!  Chẳng  phải  là  oan  gia,  chủ  nợ  dung  tha  quý  vị  đâu  nhé,  chỉ  vì 

quý vị chẳng hề chấp vào danh, văn, lợi, dưỡng, quả, báo nên oan gia chủ nợ 

cũng chẳng biết làm sao. Họ cũng chẳng có biện pháp nào để trở ngại, quấy 

nhiễu quý vị. Điều thứ mười bảy là:  



Chánh kinh:  

 

 Đắc vô sở úy. 

  

得無所畏。   

  

 (Được không sợ hãi).  





Điều thứ mười tám là:  



Chánh kinh:  

 

 Đa chư khoái lạc. 

  

多諸快樂。   

  

 (Được nhiều điều vui sướng)    



Ta thường  gọi điều  này  là  “pháp hỷ sung mãn”.  Điều thứ  mười chín 

là:  



Chánh kinh:  

 

 Vị chư trí nhân chi sở xưng thán. 

  

為諸智人之所稱嘆。   

  

 (Được những người trí khen ngợi).  





Người có trí huệ thật sự trông thấy quý vị sẽ khen ngợi. Điều thứ hai 

mươi là:  



Chánh kinh:  

 

 Thiện năng thuyết pháp, chúng nhân kính ngưỡng. 

  

善能說法。眾人敬仰。   

  

 (Khéo có thể thuyết pháp, mọi người kính ngưỡng).   



Lời quý vị nói ra, tuy là mượn lời chư Phật, Bồ Tát hoặc lời của các vị 

tổ sư đại đức, nhưng vì tâm quý vị chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, 

dù  mượn  lời  kinh  sách  của  người  khác,  nhưng  lời  ấy  từ  tự  tánh  lưu  lộ  ra 

ngoài, đó gọi là “khéo có thể thuyết pháp”  khiến người nghe rất cảm động, 

tạo ấn tượng sâu đậm, chứ chẳng phải là chiếu theo kinh văn mà phân khoa; 

thuyết pháp như thế chẳng thể làm cho người khác được lợi ích chân thật. 



Phật  giảng  cho  ta  nghe  hai  mươi  điều,  đều  là  những  lợi  ích  tự  nhiên 

đạt được, tuyệt đối chẳng phải là do mong cầu mà có. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát đương đắc thành tựu nhị thập chủng lợi. Bất 

 trước danh văn, lợi dưỡng, quả báo, hành nhiêu ích sự nhi vi thượng thủ, 

 thường vị chúng sanh dĩ vô hy vọng tâm, thanh tịnh thuyết pháp. 

  

彌勒。是為菩薩。當得成就。二十種利。不著名聞。利養。果報

。行饒益事。而為上首。常為眾生。以無希望心。清淨說法。  

  

 (Này Di Lặc! Đấy là hai mươi điều lợi mà Bồ Tát sẽ được thành tựu, 

 chẳng chấp vào danh văn, lợi dưỡng,  quả báo, lấy việc  nhiêu  ích làm đầu, 

 thường vì chúng sanh dùng tâm chẳng mong cầu thanh tịnh thuyết pháp).  



Câu này là đức Phật lại phó chúc, lại dặn dò một lần nữa. Phật nói hai 

mươi điều lợi, tiếp theo đây Ngài lại nói hai mươi điều lợi khác, đủ thấy tâm 

không mong cầu thanh tịnh thuyết pháp cho chúng sanh thì công đức lợi ích 

vô lượng vô biên. Chúng ta xem đoạn kế tiếp như sau:  



Chánh kinh:  

 

 Phục thứ Di Lặc! Nhược Bồ Tát dĩ vô hy vọng tâm, hành pháp thí 

 thời,  bất  trước  danh  văn,  lợi  dưỡng,  quả  báo,  dĩ  nhiêu  ích  sự  nhi  vi 

 thượng  thủ,  thường  vị  chúng  sanh  quảng  tuyên  chánh  pháp,  hựu  năng 

 thành tựu nhị thập chủng lợi. 

  

復次彌勒。若菩薩以無希望心。行法施時。不著名聞。利養。果

報。以饒益事。而為上首。常為眾生。廣宣正法。又能成就。二十種

利。  

  

 (Lại  này  Di  Lặc!  Nếu  Bồ  Tát  lúc  hành  pháp  thí,  do  tâm  không  hy 

 vọng, chẳng chấp vào danh văn, lợi dưỡng, quả báo, lấy việc nhiêu ích làm 

 đầu, thường vì chúng sanh rộng tuyên chánh pháp, sẽ lại thành tựu hai mươi 

 điều lợi).  



Hai  mươi  điều  lợi  này,  quá  nửa  là  những  điều  người  thuyết  pháp 

thường  mong  mỏi:  Cầu  hiểu  rõ  lý  luận,  phương  pháp,  đấy  gọi  là   “như  lý, 

 như pháp”.  Trong nhà Phật, có cầu ắt ứng. Thế nào là  “như lý, như pháp?”  

Chẳng cầu danh  văn,  lợi dưỡng, quả báo  là  “như lý, như pháp”.  Dùng tâm 

thanh  tịnh  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp  chính  là  tâm  không  mong  cầu,  thanh 

tịnh thuyết pháp vậy. 



Chánh kinh:  

 

 Vân  hà  danh  vi  nhị  thập  chủng  lợi?  Sở  vị:  Vị  sanh  biện  tài,  nhi 

 năng đắc sanh. 

  

云何名為。二十種利。所謂未生辯才。而能得生。   

  

 (Thế nào là hai mươi điều lợi? Chính là: Biện tài chưa sanh sẽ được 

 sanh khởi).  



Đây là lợi ích thứ nhất. Rất nhiều người mong được biện tài vô ngại. 

Biện tài  vô  ngại do đâu  mà có? Ở đây, đức Phật dạy cho chúng ta biết: Vô 

ngại biện tài  là tánh đức của chính  mình,  trong bản tánh  vốn đã sẵn có.  Vì 

sao hiện tại chưa có được biện tài  này? Chưa có là do còn có chướng  ngại, 

nghiệp chướng đó mà! Ấy là vì trong quá khứ và hiện tại tạo tác khẩu nghiệp 

quá nhiều nên chẳng có biện tài; tâm chẳng thanh tịnh! Tâm thanh tịnh, biện 

tài bèn khôi phục. Điều thứ hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Dĩ sanh biện tài, chung bất vong thất.   

  

已生辯才。終不忘失。  

  

 (Biện tài đã sanh, trọn chẳng quên mất).  



Quý vị đã đắc thì biện tài ấy thì sẽ chẳng bị mất đi. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Thường cần tu tập, đắc đà-ra-ni. 

  

常勤修習。得陀羅尼。   

  

 (Thường siêng tu tập, đắc đà-ra-ni).     



 “Đà-ra-ni”   (dhāranī)   là  tiếng  Phạn,  nói  theo  ngôn  ngữ  hiện  thời  là 

 “cương lãnh”.  Chẳng cần biết quý  vị  tu  học pháp  môn  nào, hễ quý  vị  nắm 

được cương lãnh, nắm được đại cương của pháp ấy thì lúc quý vị tu học rất 

dễ thụ dụng. Điều thứ tư là:  





Chánh kinh:  

 

 Dĩ thiểu công dụng, thiện năng lợi ích vô lượng chúng sanh. 

  

以少功用。善能利益。無量眾生。   

  

 (Dùng ít công sức mà khéo có thể lợi ích vô lượng chúng sanh).  



Chẳng  cần  phải  mất  nhiều  thời  gian,  cũng  chẳng  cần  phải  đổ  nhiều 

tinh thần, vẫn có thể lợi ích rất nhiều chúng sanh. Có thể thấy đó là biểu hiện 

của trí huệ cao độ, thiện xảo vậy! Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Dĩ  thiểu  công  dụng,  linh  chư  chúng  sanh  khởi  tăng  thượng  tâm, 

 cung kính tôn trọng. 

  

以少功用。令諸眾生。起增上心。恭敬尊重。   

  

 (Dùng  công  sức  ít  mà  khiến  cho  chúng  sanh  khởi  lòng  tăng  thượng, 

 cung kính, tôn trọng).  



 “Cung  kính,  tôn  trọng”   là  đối  với  Tam  Bảo  mà  nói.  Một  phần  cung 

kính được một phần lợi ích, một phần tôn trọng được một phần lợi ích. Nếu 

chẳng  cung  kính,  tôn  trọng,  dù  chư  Phật,  Bồ  Tát  có  thuyết  pháp  hay  khéo 

đến  đâu,  người  nghe  cũng  chẳng  đạt  được  lợi  ích.  Vì  thế,  điều  này  rất  là 

trọng yếu. Điều thứ sáu là:  



Chánh kinh:  

 

 Đắc thân khẩu ý thanh tịnh luật nghi. 

  

得身口意。清淨律儀。   

  

 (Thân, miệng, ý phù hợp luật nghi thanh tịnh).  







Đây chính là tam nghiệp thanh tịnh. Điều thứ bảy là:  



Chánh kinh:  

 

 Siêu quá nhất thiết ác đạo bố úy. 

超過一切。惡道怖畏。   

  

 (Vượt qua khỏi hết thảy những đường ác, những sự sợ hãi).  





Đây là chuyện đương nhiên. Dù tự mình có chủng tử ác nghiệp, nhưng 

trong đời này vì mình đã đoạn hết ác duyên nên chủng tử ác chẳng có duyên 

để kết quả. Chẳng những đoạn sạch duyên trong tam ác đạo, mà duyên trong 

lục đạo cũng đoạn sạch. Chẳng những đoạn sạch các duyên trong lục đạo mà 

duyên trong mười pháp giới cũng bỏ sạch. Người ấy trong một đời nhất định 

chứng Nhất Chân Pháp Giới. Muốn  vậy thì phải  làm  như thế  nào? Thật thà 

niệm Phật! Tây Phương Cực Lạc thế giới chẳng thuộc trong mười pháp giới, 

người vãng sanh đã siêu thoát mười pháp giới. Điều thứ tám là:  



Chánh kinh:  

 

 Ư mạng chung thời, tâm đắc hoan hỷ.   

  

於命終時。心得歡喜。   

  

 (Lúc lâm chung, tâm được hoan hỷ).  



Người bình thường lúc lâm chung rất thống khổ, rất ưu sầu, thật chẳng 

biết phải làm sao! Nhưng người tu đạo biết lúc mạng chung sẽ đi về đâu nên 

họ  rất  hoan  hỷ,  rất  sung  sướng,  đúng  là  lúc  thoát  ly  biển  khổ!  Người  ấy 

muốn sang sống  nơi thanh tịnh tối cực, nơi thù thắng tối cực  vậy. Điều thứ 

chín là:  



Chánh kinh:  

 

 Hiển dương chánh pháp, tồi phục dị luận. 

  

顯揚正法。摧伏異論。   

  

 (Hiển dương chánh pháp, đập tan dị luận)  



Năng lực thuyết pháp của người ấy phảng phất giống với chư Phật, Bồ 

Tát. Điều thứ mười là:  



Chánh kinh:  

 

 Nhất  thiết  hào  quý,  oai  đức,  tôn  nghiêm,  do  tự  bất  năng  sở  hữu 

 khuy vọng, hà huống hạ liệt thiểu phước chúng sanh. 

  

一切豪貴。威德。尊嚴。猶自不能有所窺望。何況下劣少福眾生

。   

 (Hết  thảy  kẻ  giàu  sang,  oai  đức,  tôn  nghiêm  còn  chẳng  thể  đánh  giá 

 người ấy chút phần, huống là những chúng sanh hèn kém, ít phước).    



Câu  này  tán  thán  những  thành  tựu  của  người  ấy.  Đầu  tiên,  kinh  nói 

đến những kẻ phú quý,  “hạ liệt thiểu phước”  là kẻ bần tiện. Người phú quý 

hay bần tiện trong thế gian chẳng thể suy lường được người ấy cao thâm đến 

đâu. Đấy là nói đến cảnh giới của người ấy. Điều thứ mười một là:  



Chánh kinh:  

 

 Chư căn thành tựu. 

  

諸根成就。   

  

 (Các căn thành tựu).  



Điều thứ mười hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Vô năng ánh tế. 

  

無能映蔽。   

  

 (Không chi che lấp được)   





Biểu hiện năng lực trí huệ của người ấy rất rạng rỡ, [thấu hiểu mọi sự] 

không thừa sót, không ai có thể chướng ngại người ấy. Điều thứ mười ba là:   



Chánh kinh:  

 

 Cụ túc nhiếp thọ thù thắng ý lạc. 

  

具足攝受。殊勝意樂。   

  

 (Nhiếp thọ đầy đủ niềm vui xứng ý thù thắng).  



Câu này nói đến sự hưởng thụ cuộc sống của người ấy: Đạt được hạnh 

phúc khoái lạc viên mãn. Niềm hạnh phúc khoái lạc đó từ trong tâm tỏa lộ ra 

bên ngoài, chứ chẳng phải từ bên ngoài mà có. Đấy gọi là  “thù thắng ý lạc” . 

Hạnh  phúc  xứng  ý  trong  cuộc  sống  của  phàm  phu  là  do  từ bên  ngoài  khơi 

gợi, phát khởi: hưởng thụ  ngũ dục,  lục trần, cho đó  là  khoái  lạc. Chư Phật, 

Bồ Tát chẳng vậy, khoái lạc phát xuất từ nội tâm. Khoái lạc phát khởi từ vô 

lượng trí huệ, vô lượng tài nghệ, vô lượng đức năng trong tâm tánh. Đấy mới 

là khoái lạc chân thật. Điều thứ mười bốn, mười lăm là:  



Chánh kinh:  

 

Đắc Xa Ma Tha, Tỳ Bà Xá Na. 

 

得奢摩他。毘婆舍那。   

  

 (Chứng đắc Chỉ, Quán).  



Hai câu này  là tiếng Phạn. Xa-ma-tha (Śamatha)  là Chỉ,  là Định. Tỳ-

bà-xá-na (Vipaśyanā) là Quán. Chúng tôi nói một cách thông tục cho quý vị 

dễ  hiểu.  Xa-ma-tha  là  từ  buông  bỏ  hết  thảy  mà  đắc  Định.  Quý  vị  buông 

xuống được vạn duyên thì sẽ đắc Định, đó gọi là Xa-ma-tha. Tỳ-bà-xá-na là 

từ “khán phá” (看破: Thấy thấu suốt bản  chất các pháp) mà đắc Định. Đều 

là  đắc  Định,  nhưng  từ  buông  xuống  mà  đắc  Định  thì  gọi  là  Xa-ma-tha.  Từ 

khán phá mà đắc Định thì gọi là Tỳ-bà-xá-na. Điều thứ mười sáu là:  



Chánh kinh:  

 

 Nan hành chi hạnh giai đắc viên mãn. 

  

難行之行。皆得圓滿。   

  

 (Các hạnh khó hành đều được viên mãn).  



Thế  pháp  (pháp  thế  gian)  có  pháp  khó  hành,  xuất  thế  pháp  cũng  có 

pháp  khó  hành,  nhưng  quý  vị  đều  thực  hiện  rất  thuận  lợi,  rất  viên  mãn.  Vì 

sao thế? Là vì quý vị có trí huệ, có cách thức thiện xảo. Điều thứ mười bảy, 

mười tám là:  



Chánh kinh:  

 

 Phát khởi tinh tấn, phổ hộ chánh pháp.   

  

發起精進。普護正法。   

  

 (Phát khởi tinh tấn, hộ trì hết thảy chánh pháp).  



Tinh tấn khó đạt phi thường. “Tấn” là tiến bộ, vĩnh viễn không lùi sụt. 

Tiến bộ cần phải tinh (chuyên ròng), tinh thuần chuyên nhất, chẳng xen tạp. 

Đó gọi là “tinh tấn”.  “Phổ hộ chánh pháp”  cũng lại hết sức trọng yếu, bất cứ 

hết  thảy  pháp  nào  do  chư  Phật,  Bồ  Tát  nói  ra,  ta  đều  dùng  tấm  lòng  chân 

thành để ủng hộ, trọn chẳng vì mình tu Tịnh Độ bèn chỉ hộ trì pháp Tịnh Độ, 

kẻ khác tham  Thiền  mình  bèn chê bai thì  là lầm  mất rồi. Như thế  là quý  vị 

chẳng hộ trì người ấy rồi! Đối với hết thảy các pháp do đức Phật Như Lai đã 

nói đều phải dùng tâm bình đẳng, tâm chân thành để hộ trì, như vậy  mới là 

đúng. Giống như trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử tham học năm 

mươi ba lần, quý vị xem: Năm mươi ba vị thiện tri thức, mỗi người chỉ tu có 

một  pháp  môn,  nhưng  đối  với  tất  cả  các  pháp  môn  bọn  họ  đều  thán  thán, 

quyết định chẳng  hề phỉ báng. Đấy  là “phổ hộ chánh pháp” , chúng ta phải 

học theo. Điều thứ mười chín là:  



Chánh kinh:  

 

 Tốc tật năng siêu Bất Thoái Chuyển địa.   

  

速疾能超不退轉地。   

  

 (Có thể nhanh chóng vượt lên địa vị Bất Thoái Chuyển).  



 “Tốc tật”  (速疾) là nhanh chóng. Quý vị có thể nhanh chóng vượt lên 

chứng đắc địa vị Bất Thoái Chuyển. Câu này chuyên chỉ niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ. Nếu chẳng cầu sanh Tịnh Độ mà mong chứng đắc địa vị Bất Thoái 

Chuyển sẽ cực khó! Cực kỳ khó! Chỉ có vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới  mới  có  thể  lập  tức  đạt  được  ba  thứ  Bất  Thoái  Chuyển.  Điều  thứ  hai 

mươi là:  



Chánh kinh:  

 

 Nhất thiết hạnh trung, tùy thuận nhi trụ. 

  

一切行中。隨順而住。   

  

 (Tùy thuận trụ trong hết thảy các hạnh).   



Đấy là đắc đại tự tại. Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, bất luận 

là thiện đạo hay ác đạo, đều có thể tùy thuận, mà cũng đều có thể tùy duyên, 

đều có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Do hằng thuận, tùy hỷ 

thành tựu vô lượng công đức. Đấy là hai mươi điều lợi thứ hai. 



Chánh kinh:  



 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát đương đắc thành tựu nhị thập chủng lợi. Bất 

 trước danh văn, lợi dưỡng, quả báo, hành nhiêu ích sự nhi vi thượng thủ, 

 thường vị chúng sanh, dĩ vô hy vọng tâm, thanh tịnh thuyết pháp. 

  

彌勒。是為菩薩。當得成就。二十種利。不著名聞。利養。果報

。行饒益事。而為上首。常為眾生。以無希望心。清淨說法。   

  

 (Này Di Lặc! Đấy là hai mươi điều lợi mà Bồ Tát sẽ được thành tựu, 

 chẳng chấp vào danh văn, lợi dưỡng,  quả báo, lấy việc  nhiêu  ích làm đầu, 

 thường vì chúng sanh, dùng tâm chẳng mong cầu để thanh tịnh thuyết pháp).  



Câu  trùng  lặp  như thế  này  rất  nhiều,  câu  này  rất  trọng  yếu.  Hy  vọng 

chúng  ta  nghe  nhiều  lần  sẽ  nhớ  kỹ  càng,  trong  sanh  hoạt  thường  ngày 

thường phải nương theo đấy mà tu hành. 

---o0o--- 



6. Những lỗi xấu ác trong đời Mạt Pháp 

6.1. Tham cầu lợi dưỡng 



Trong đoạn kinh sau đây, đức Phật giảng rõ những lỗi lầm và các thứ 

ác  hạnh  trong  thế  gian  hiện  thời.  Chúng  ta  đọc  xong  phải  tỉnh  ngộ  sâu  xa, 

trong  bất  cứ  hoàn  cảnh  nào  cũng  đều  phải  lưu  tâm  đề  phòng  vi  phạm.  Xin 

hãy xem kinh văn:  



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc: “Nhữ quán vị lai hậu ngũ bách tuế”. 

佛告彌勒。汝觀未來。后五百歲   

  

 (Phật bảo Di Lặc: “Ông xem trong đời tương lai, năm trăm năm sau). 

  

Câu này chỉ thời đại hiện tại của chúng ta. 



Chánh kinh:  

 

 Hữu chư Bồ Tát thậm vi vô trí. 

  

有諸菩薩。甚為無智。  

  

 (Có những Bồ Tát rất là vô trí).   



 “Bồ  Tát” ở đây đều  là Sơ  Phát  Tâm  Bồ  Tát. Chúng ta  ngày  nay  gặp 

được Phật pháp, ai nấy đã thọ Tam Quy, Ngũ Giới, Bồ Tát Giới, nên đều là 

những Bồ Tát được nói đến trong đoạn kinh này. Là Bồ Tát gì vậy? Bồ Tát 

ngu si, chẳng có trí huệ chi cả! 



Chánh kinh:  

 

 Hành pháp thí thời. 

  

行法施時。   

  

 (Lúc hành pháp thí).  



Trong  các  loại  bố  thí,  đặc  biệt  nhắc  đến  Pháp  Bố  Thí.  Pháp  Bố  Thí 

bậc nhất là giảng kinh, thuyết pháp. Bất luận tại gia Bồ Tát hay xuất gia Bồ 

Tát đều có thể làm được. Đây là một hiện tượng hết sức rõ rệt tại Đài Loan, 

người giảng kinh thuyết pháp ở Đài Loan rất nhiều. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược hữu lợi dưỡng, sanh hoan hỷ tâm. 

  

若有利養。生歡喜心。   

  

 (Nếu có lợi dưỡng, sanh tâm hoan hỷ).  





Giảng kinh thuyết pháp mà được người ta cúng dường rất nhiều, được 

người ta cung kính, khen ngợi rất nhiều, bèn rất khoái chí, rất hoan hỷ vậy! 



Chánh kinh:  

 

 Nhược vô lợi dưỡng, bất sanh hoan hỷ.   

  

若無利養。不生歡喜。   

  

 (Nếu không có lợi dưỡng, chẳng sanh hoan hỷ). 



Nếu không ai cung kính, cúng dường thì ý nguyện giảng kinh bèn suy 

giảm, thậm chí chẳng còn có ý nguyện giảng kinh nữa. 



Chánh kinh:  

 

 Bỉ chư Bồ Tát vị nhân thuyết pháp, tác như thị tâm. 

  

彼諸菩薩。為人說法。作如是心。   

  

 (Các Bồ Tát đó thuyết pháp cho người ta, sanh tâm như thế này) 



Đây là khởi tâm động niệm. Khởi tâm gì? Động niệm gì? 



Chánh kinh:  

 

 Vân hà đương linh thân hữu, đàn việt quy thuộc ư ngã? 

  

云何當令。親友檀越。歸屬於我。  

  

 (Phải làm thế nào khiến cho thân hữu, đàn việt phải quy thuộc ta?)  



Nói theo cách bây giờ là “lôi kéo tín đồ”. Nghĩ đủ  mọi phương cách, 

dùng  mọi phương tiện  (hay  nói  theo cách  bây  giờ  là “dùng  mọi thủ đoạn”) 

để lôi kéo tín đồ, chẳng để cho họ đi đâu khác, cúng dường ai khác. Quý vị 

có  muốn  cúng  dường  thì  chỉ  nên  cúng  dường  tôi,  chẳng  được  cúng  dường 

người  khác.  Quý  vị  muốn  đến  đạo  tràng,  chỉ  nên  đến  đạo  tràng  của  tôi, 

chẳng  được  đến  đạo  tràng  bên  cạnh.  Mang  lòng  như  thế,  khởi  lên  ý  niệm 

như thế. 



Chánh kinh:  

 

 Phục cánh niệm ngôn: Vân hà đương linh tại gia, xuất gia chư Bồ 

 Tát đẳng, nhi ư ngã sở, sanh tịnh tín tâm, cung kính, cúng dường, y phục, 

 ẩm thực, ngọa cụ, thang dược? 

  

復更念言。云何當令。在家出家。諸菩薩等。而於我所。生淨信

心。恭敬。供養。衣服。飯食。臥具。湯藥。   

  

 (Lại còn nghĩ rằng: Phải làm thế nào để các hàng Bồ Tát tại gia, xuất 

 gia,  đối  với  ta  sanh  lòng  tin  trong  sạch,  cung  kính,  cúng  dường  quần  áo, 

 thức ăn, đồ nằm, thuốc men?)    



Hiện nay cái gì cũng quy thành tiền cả! Hoằng pháp lợi sanh mà khởi 

lên ý niệm ấy thì làm sao tương ứng cho được? Đây là hiện trạng của xã hội 

hiện tại. 



Chánh kinh:  

 

 Như thị Bồ Tát, dĩ tài lợi cố, vị nhân thuyết pháp! 

  

如是菩薩。以財利故。為人說法。   

  

 (Hàng Bồ Tát như thế vì tài lợi mà thuyết pháp cho người khác) 



Mục đích thuyết pháp là vì tài, vì lợi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược vô lợi dưỡng, tâm sanh bì yếm. 

  

若無利養。心生疲厭。   

  

 (Nếu không có lợi dưỡng, sanh tâm mệt chán)  



[Không có lợi dưỡng] họ sẽ chán chường, không chịu làm nữa! 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Thí  như  hữu  nhân  chí  nhạo  thanh tịnh,  hoặc  vị  tử  xà,  tử 

 cẩu, tử nhân đẳng thi, nùng huyết lạn hoại, hệ trước kỳ cảnh, thị nhân ưu 

 não, thâm sanh yếm hoạn. Dĩ vi nghịch cố, mê muộn bất an. 

  

彌勒。譬如有人。志樂清淨。或為死蛇。死狗。死人等尸。膿血

爛壞。繫著其頸。是人憂惱。深生厭患。以違逆故。迷悶不安。   

  

 (Này Di Lặc! Ví như có người tánh ưa thanh tịnh, nếu bị xác rắn chết, 

 chó  chết,  người  chết  v.v...  máu  mủ  rữa  nát,  buộc  chặt  nơi  cổ,  người  ấy  sẽ 

 sầu não, sanh chán sợ sâu xa. Do vì trái ý, họ sẽ buồn bực chẳng yên) 



Ở đây Phật nêu lên một thí dụ để giảng: Ví như có một người, tánh ưa 

thích thanh tịnh, chẳng chút gì ô nhiễm, chợt gặp phải tình cảnh như sau: rắn 

chết, chó chết, người chết. Những thứ ấy  để ví  với  gì? Để  ví  với danh  văn, 

lợi  dưỡng,  quả  báo  đã  nói  ở  phần  trên.  Nếu  những  thứ  ấy  buộc  ràng  vào 

thân, sẽ giống như bị đem xác chết đã tươm máu mủ, rữa nát buộc chặt vào 

cổ, chẳng khác chút nào! Người tâm chí ưa thích thanh tịnh sẽ coi đó là khổ, 

còn ai lấy đó làm vui? Bồ Tát ngu si không trí huệ coi đó là vui thì có phải là 

rồ dại hay không rồ dại đây? Chúng ta lại xem tiếp đoạn kinh văn tiếp theo:    

Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Đương tri ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, thuyết pháp 

 chi nhân diệc phục như thị. Ư chư nhất thiết vô lợi dưỡng xứ, bất thuận 

 kỳ tâm, vô hữu tư vị, tiện sanh yếm quyện, khí xả nhi khứ. 

  

彌勒。當知於后末世。五百歲中。說法之人。亦復如是。於諸一

切。無利養處。不順其心。無有滋味。便生厭倦。棄舍而去。   

  

 (Này  Di Lặc! Ông  nên biết rằng người thuyết pháp vào đời mạt sau, 

 trong năm trăm năm, cũng giống như thế. Đối với hết thảy những chỗ không 

 có  lợi  dưỡng,  họ  chẳng  vui  lòng,  với  chỗ  không  có  mùi  vị,  bèn  sanh  mệt 

 chán, bèn buông bỏ đi) 



Những vị Bồ Tát ấy, chúng ta vừa thấy liền hiểu là chí ý họ chẳng ưa 

thích thanh tịnh. Họ bị ngũ dục, lục trần, danh văn, lợi dưỡng buộc ràng. Vì 

thế,  nếu chẳng được danh  lợi,  họ sẽ chẳng làm; chỗ  nào danh  lợi  nhiều,  họ 

liền hiện vẻ dũng mãnh, tinh tấn, sẽ làm rất nhanh nhẹn, siêng năng. Toàn là 

vì danh  lợi. Cần phải  hiểu  là danh  văn,  lợi dưỡng quyết định có quả báo  là 

tam đồ. Bởi thế họ đang tu điều gì vậy? Tu tam ác đạo đấy! Họ đâu có tu đạo 

Bồ Đề. 



Chánh kinh:  

 

 Bỉ chư pháp sư tác như thị niệm: Ngã ư thử trung, thuyết pháp vô 

 ích. Hà dĩ cố? Thị chư nhân đẳng, ư ngã sở tu, y phục, ẩm thực, ngọa cụ, 

 y dược, bất sanh ưu niệm, hà duyên ư thử, đồ tự bì lao? 

  

彼諸法師。作如是念。我於此中。說法無益。何以故。是諸人等

。於我所須。衣服。飲食。臥具。醫藥。不生憂念。何緣於此。徒自

疲勞。   

  

 (Các pháp sư đó nghĩ như thế này: Ta ở nơi đây, thuyết pháp vô ích. 

 Vì sao vậy? Những người này đây, đối với y phục, đồ ăn, đồ nằm, thuốc men 

 ta  cần,  họ  chẳng  lo  nghĩ  đến,  cớ  gì  mình  phải  uổng  công  nhọc  nhằn  ở  nơi 

 đây?)  



Khởi tâm ấy, động niệm ấy, hoàn toàn trái nghịch lời đức Như Lai răn 

dạy. Phật dạy ta dùng tâm không hy vọng để thanh tịnh thuyết pháp, mà họ 

thuyết pháp nhằm thỏa mãn những điều mong cầu, nhưng điều họ mong cầu 

vĩnh viễn không bao giờ dứt. Điều này rất phiền toái, chẳng thể giảng tường 

tận cho quý vị đồng tu bộ kinh này, chỉ có thể điểm tới là thôi4. Mọi người 

về  nhà  hãy  dốc  lòng  thấu  hiểu.  Nếu  giảng  tỉ  mỉ  sẽ  đắc  tội  với  rất  nhiều 

người,  cho  nên  tôi  mới  nói  là  rất  phiền  toái.  Ba  mươi  năm  trước  tôi  giảng 

Thiền Lâm Bảo Huấn, có người gọi điện thoại, gởi thơ sửa lưng tôi: “Sư nói 

những điều này nọ đắc tội với rất nhiều người”. Bộ kinh này nếu giảng kỹ ắt 

sẽ lòi xương, bởi thế tôi hy vọng quý vị sẽ dốc tâm thấu hiểu. 

Điều quan trọng nhất là ta chẳng thấy lỗi người khác, mà phải phản tỉnh 

coi chính  mình có phạm phải những căn bệnh ấy hay không. Có như vậy ta 

mới đạt được lợi ích chân thật. Người khác làm gì là chuyện của họ, chẳng 

liên can  gì đến ta.  Họ thành Phật chẳng  liên can  gì đến ta, họ đọa địa  ngục 

cũng chẳng liên can gì đến ta. Việc gì ta phải bận tâm đến họ! Khẩn yếu nhất 

là  phải  quan  tâm  giữ  mình  cho  tốt;  giữ  mình  chẳng  dễ  đâu!  Gặp  được  bộ 

kinh  này  là  nhân  duyên  thù  thắng  khôn  sánh,  y  chiếu  lời  dạy  răn  chân  thật 

của đức Phật, tích cực phản tỉnh, kiểm điểm, sửa lỗi, đổi mới, hy vọng được 

giải thoát ngay trong một đời này, được vãng sanh Phật quốc, nhanh chóng 


được viên mãn Bồ Đề mới là mục tiêu chân chánh của chúng ta. 



Chúng ta đọc đoạn kinh này một lượt nữa:  “Các pháp sư đó nghĩ như 

 thế này: Ta ở nơi đây, thuyết pháp vô ích. Vì sao vậy? Những người này đây, 

 đối với y phục, đồ ăn, đồ nằm,  thuốc  men ta cần, chẳng  lo nghĩ đến, cớ gì 

 mình phải uổng công nhọc nhằn nơi đây?” 

  

Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Thị  chư  pháp  sư  tự  cầu  cúng  dường,  cấp  thị,  tôn  trọng, 

 nhiếp thọ đồng trụ, cập ư cận trụ. 

  

彌勒。是諸法師。自求供養。給侍尊重。攝受同住。及於近住。   

  

 (Này Di Lặc! Các pháp sư ấy do tự cầu [được] cúng dường, cung cấp, 

 hầu hạ, tôn trọng [nên bèn] nhiếp thọ kẻ đồng trụ và kẻ cận trụ)  

Câu  này  cần  lại  phải  nói  lướt  qua.  “Đồng  trụ”   là  những  người  ở  trong 

cùng  một đạo tràng  với chúng  ta, đa phần  chỉ  người  xuất  gia.  “Cận trụ”   là 

tín  đồ  thường  vãng  lai  đạo  tràng  của  mình.  Đồng  trụ  và  cận  trụ  là  hết  thảy 

đại chúng và hết thảy tín đồ trong đạo tràng của các pháp sư ấy. Nói chung 

là pháp sư nghĩ cách lung lạc, nghĩ cách khống chế để mọi người phải nghe 

theo lệnh mình. Đấy chính là ý nghĩa của câu này. 



Chánh kinh:  

 

 Bất vị ư pháp, cập lợi ích sự, nhi nhiếp thọ chi.   

  

不為於法。及利益事。而攝受之。   

  

 (Chẳng vì pháp và sự lợi ích mà nhiếp thọ)  



Họ  nhiếp thọ  những chúng sanh ấy chẳng  phải  là để chân chánh dạy 

người  ta  học  Phật  pháp,  dạy  người  ta  giác  ngộ,  dạy  người  ta  liễu  sanh  tử, 

xuất tam giới. Họ chẳng nói đến những sự ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Thị  chư  pháp  sư,  tự  cầu  ẩm  thực,  y  phục,  ngọa  cụ,  trá  hiện  dị 

 tướng. 

  

是諸法師。自求飲食。衣服。臥具。詐現異相。  

 

 (Các pháp sư ấy vì mong cầu thức ăn, quần áo, đồ nằm nên dối hiện 

 tướng lạ).  



Chữ   “trá”   (詐)  hàm  nghĩa  lừa  dối,  gạt  gẫm.  Đối  với  câu  này,  trong 

nhà Phật cũng có một câu ngạn ngữ:  “Hòa thượng bất tác quái, cư sĩ bất lai 

 bái”  (Thầy chùa chẳng giở trò, cư sĩ chẳng đến lễ).  “Trá hiện dị tướng”  tức 

là  bày  vẽ  những  trò  lạ,  để  kêu  gọi  tín  đồ  ngày  ngày  đến  lễ  bái.  Những 

chuyện  thuộc  phạm  vi  này  cũng  rất  nhiều! Hiện  tại  có  rất  nhiều  người  đặc 

biệt cường điệu chuyện thần thông cảm ứng. “Thần thông cảm ứng” chính là 

“dị  tướng”.  Những  chuyện  thần  thông  cảm  ứng  như  vậy  có  khi  cũng  có, 

nhưng nhất định chẳng nên tuyên truyền. 

Trong  đạo tràng chúng ta đã từng thấy chuyện  này:  Lúc  mọi  người đến 

chụp  ảnh,  trong  ảnh  có  quang  minh,  có  dị  tướng,  chúng  tôi  đem  hủy  hết 

những ảnh ấy, vì đó là điều chẳng  hay. Nếu  mọi  người tham chấp  vào  việc 

ấy sẽ rất dễ bị ma dựa đó nghe! Vì thế, nếu chẳng quan tâm đến: Họ là Phật 

cũng hay, là ma cũng chẳng đếm xỉa tới, thì đạo tràng ấy bình yên vô sự, có 

thể duy trì, bảo vệ chánh pháp.  

 

Chánh kinh:  

 

 Nhập ư vương thành, quốc ấp, tụ lạc. 

  

入於王城。國邑。聚落。   

  

 (Họ vào trong vương thành, quốc ấp, tụ lạc). 

  

 “Vương  thành”   gọi  theo  cách  bây  giờ  là  thủ  đô,  chỗ  đặt  văn  phòng 

chánh phủ trung ương.  “Quốc ấp”  là đô thị lớn . “Tụ lạc”  là thôn trấn, xóm 

làng, hương trấn. 



Chánh kinh:  

 

 Nhi  thực  bất  vị  lợi  ích,  thành  thục  ư  chư  chúng  sanh,  nhi  hành 

 pháp thí. Sở dĩ giả hà? 

  

而實不為。利益成熟。於諸眾生。而行法施。所以者何。   



 (Nhưng thật sự chẳng vì nhằm lợi ích, thành thục cho chúng sanh mà 

 hành pháp thí. Vì sao vậy?) 



Bọn  họ  hoằng pháp  lợi sanh tại các địa phương ấy,  nhưng  thật ra chỉ 

vì  mục đích tư lợi, toàn  là  vì danh  văn,  lợi dưỡng, chứ chẳng  thật sự  nhằm 

làm lợi, thành thục chúng sanh.  “Lợi ích”  khác với  “thành thục”  một chút. 

 “Lợi ích”  là dạy dỗ cho họ được tiếp xúc với chánh pháp, đem chánh pháp 

của đức Phật giới thiệu cho họ.  “Thành thục”  là giúp cho họ ngay trong một 

đời này được vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, thật sự thoát ly luân 

hồi; bởi  lẽ, chẳng  vãng sanh thì chẳng thể ly khai  lục đạo  luân  hồi.  Quý  vị 

được lợi ích thì chưa thể coi là thành thục được! Thành thục là lợi ích viên 

mãn.  Kiểu  hành  pháp  thí  như  thế,  nói  theo  cách  bây  giờ,  “hoằng  pháp  lợi 

sanh” là vì cái gì? Ở đây, Phật nêu câu hỏi để chúng ta tự phản tỉnh.  

---o0o--- 



6.2. Mười lăm thứ tà pháp đức Phật chẳng hề nói đến   



Dưới đây, đức Phật nói đến mười lăm điều mà đức Phật chẳng bao giờ 

đề cập. Thật ra, trong đoạn kinh này, đức Phật chỉ nêu lên  một số điều làm 

thí dụ, chứ chẳng phải chỉ có mười lăm điều mà thôi! Ngài hy vọng từ những 

điều này, chúng ta sẽ tự có thể lãnh hội, tự hiểu rõ đâu là chánh pháp? Đâu là 

tà pháp? Chúng ta hãy đọc kinh văn:    

Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn:  

  

彌勒。我不說言。   

  

 (Di Lặc! Ta chẳng hề nói:)  





 “Ngã”  là đức Thích Ca Mâu Ni Phật tự xưng. Đức Phật chẳng hề nói 

những điều như sau:  



Chánh kinh:  

 

 Hữu  hy  cầu  giả  vi  pháp  thí thanh  tịnh.  Hà  dĩ  cố?  Nhược  tâm  hữu 

 hy cầu, tắc pháp vô bình đẳng. 

  

有希求者。為法施清淨。何以故。若心有希求。則法無平等。   

  

 (Có lòng mong cầu là thực hành pháp thí thanh tịnh. Vì sao vậy? Nếu 

 tâm có mong cầu thì pháp sẽ không bình đẳng).  



Đây là điều thứ nhất. Bởi lẽ Phật pháp rất dễ bị người khác mạo danh 

lợi dụng, bắt chước giả mạo. Yêu ma, quỷ quái rất thông minh, những danh 

từ hay ho trong Phật pháp chúng đều lấy sử dụng hết, những chúng sanh nào 

mê hoặc điên đảo đều bị xí gạt cả. [Mạo danh] chiêu bài Phật pháp rất hay, 

nghe rất kêu, chứ thật sự bên trong chẳng phải là như vậy! Vì thế, thanh tịnh 

thí pháp thì pháp thí sẽ thanh tịnh. Nếu như quý vị đối với chúng sanh mà có 

tâm mong cầu, thì pháp thí ấy chẳng phải là thật, chỉ là chiêu bài giả mạo, là 

giả dối, đức Phật chẳng thuyết pháp giống như thế. Đối với hết thảy pháp thế 

gian,  xuất  thế  gian,  hết  thảy  người,  hết thảy sự, chư Phật,  Bồ Tát tuyệt đối 

chẳng có mảy may ý niệm cầu mong gì. Phiền lắm nghe! 



Lần này, tôi trở về đây, có những đồng tu thưa với tôi là muốn in kinh, 

tính  đến  hỏi  tôi  in  tác  phẩm  này  có  được  chăng,  in  tác  phẩm  kia  có  được 

chăng?  Tôi  chẳng  quan  tâm  đến  những  điều  đó!  Quý  vị  thích  in  thì  cứ  tự 

mình in. Tôi chẳng hề giữ bản quyền thứ gì; quý vị thích làm sao thì cứ làm 

vậy, chỉ cần quý vị suy nghĩ xem mình như thế này thì sẽ đúng: Nếu việc ấy 

có lợi cho xã hội, cho chúng sanh thì quý vị cứ dốc sức mà làm, chẳng cần 

phải hỏi ý tôi. Tôi ngại phiền rộn lắm! Tôi thường sợ phiền, nhưng chư Phật, 

Bồ Tát chẳng thấy phiền. Có phiền hay không các Ngài chẳng bận tâm đến 

những  chuyện  ấy!  Bởi  vậy,  tâm  địa  thanh  tịnh  là  điều  hết  sức  trọng  yếu. 

Điều thứ hai là:    

Chánh kinh:  

 Ngã bất thuyết ngôn: tham ô tâm giả năng thành chúng sanh. 

我不說言。貪污心者。能成熟眾生。   

 (Ta chẳng nói rằng: Kẻ tâm tham ô có thể thành thục chúng sanh) 

[Tâm  tham  ô  là] trong  tâm  có  những  phiền  não  như  tham,  sân,  si,  mạn 

đấy! Câu  này  ý  nói chưa  đoạn phiền  não;  nếu chính  mình chưa đoạn phiền 

não thì quý vị thành thục người khác sao được? Làm sao giúp đỡ người khác 

được? 

Chánh kinh:  

 Hà dĩ cố? Tự vị thành thục, năng thành thục tha, vô hữu thị xứ!   

何以故。自未成熟。能成熟他。無有是處。   

 (Vì sao cố? Chính mình chưa thành thục mà lại có thể thành thục người 

 khác, quyết không có lẽ đó). 



 “Vô hữu thị xứ”  nghĩa là chẳng có đạo lý ấy! 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Ngã  bất  thuyết  ngôn:  tôn  trọng,  cúng  dường,  an  lạc  kỳ 

 thân, tham trước nhiếp thọ bất tịnh vật giả, vi lợi ích sự. 

  

彌勒。我不說言。尊重供養。安樂其身。貪著攝受。不淨物者。

為利益事。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Ta  chẳng  hề  nói:  tôn  trọng,  cúng  dường,  yên  vui  cái 

 thân, tham đắm thâu góp các vật bất tịnh là chuyện lợi ích). 

  



Rất nhiều  đồng tu  xuất  gia, tại  gia  nghĩ đến  việc tu tập tích  lũy công 

đức.  Trong  kinh  Phật  nói  đến  việc  tích  tập  công  đức,  mọi  người  xem  đến 

[những đoạn kinh ấy] rất hoan hỷ, chúng ta phải tích cực thực hiện. Nên làm 

như thế nào? Nếu có những sự như sau, khởi lên những ý niệm như sau thì 

đều sai rồi:  

- Quý vị có ý niệm tham muốn được tôn trọng, cúng dường hay chăng? 

- Quý vị có tham muốn hưởng thụ hay chăng? 

- Quý vị có ham muốn thâu góp những vật bất tịnh hay chăng? 



Thế nào gọi là  “vật bất tịnh?”  Quý vị phải tự hiểu rõ, phải hiểu minh 

bạch điều này. Phạm vi bao quát của từ ngữ này rất rộng. Chúng tôi xin nêu 

một  thí  dụ:  Ví  như  lúc  bố  thí  cúng  dường,  nếu  dùng  thủ  đoạn  để  buộc  hết 

thảy  đại  chúng  dù  chẳng  cam  tâm  tình  nguyện  cũng  phải  cúng  dường,  bức 

bách họ cúng dường, thì gọi là cúng dường chẳng thanh tịnh. Bức bách như 

thế  nào?  Tìm  những  người  thân  cận  với  mình,  bảo  trước  với  họ:  “Quý  vị 

phải ghi tiền cúng dường nhiều hơn một chút!” Những người đằng sau thấy 

vậy  không  vui  lòng,  nhưng  gặp  lúc  chẳng  thể  không  cúng  dường,  không 

cúng  dường  thì  mất  mặt  lắm,  chứ  thật  ra  trong  lòng  chẳng  cam  tâm,  chẳng 

tình nguyện, nhưng chẳng thể không làm, đó gọi là  “vật bất tịnh”.   



Tôi chỉ nêu một thí dụ đấy nhé! Những sự việc như vậy rất nhiều. Vì 

thế người học Phật học rất khổ sở, áp lực rất nặng đó nghe! Phật, Bồ Tát dạy 

chúng ta học Phật đại tự tại, ngày ngày học Phật hoan hỷ, chúng ta thấy phần 

đông  người  học  Phật  mặt  nhăn,  mày  nhíu,  nguyên  nhân  bên  trong  rất  phức 

tạp! Tiếp theo đây, Phật giảng:  



Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? Vị cầu tự thân an ổn, phong lạc, nhiếp thọ chúng hội, bất 

 năng linh kỳ an trụ chánh tín. 

  

何以故。為求自身。安隱豐樂。攝受眾會。不能令其安住正信。   

  

 (Vì sao vậy?  Vì muốn cho thân mình được an ổn, dư dật, yên vui mà 

 nhiếp thọ chúng hội, chẳng thể làm cho họ an trụ trong chánh tín).  



Chẳng  thể  khiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh  an  trụ  trong  chánh  tín,  tín 

nguyện của họ đều chẳng thật. 



Trong đoạn kinh  văn tiếp theo đây, đức Phật cũng  nói đến điều Ngài 

sẽ  chẳng  đề  cập.  Dụng  ý  của  Ngài  là  đề  phòng  trong  thời  kỳ  mạt  pháp,  có 

hạng  Bồ  Tát  ngu  si.  Nhưng  thật  sự  ra,  đoạn  kinh  văn  sau  đây  cũng  để  nói: 

Trong thời  đại  này, có con cháu của  ma  vương đi  xuất  gia, cũng  mặc ca-sa 

để phá hoại chánh pháp, giả mạo danh nghĩa Phật pháp chứ thật ra phá hoại 

Phật pháp. Trong số đó, có kẻ cố ý phá hoại, có kẻ vô ý. Vô ý phá hoại Phật 

pháp là sao? Bị ma khống chế, tự mình chẳng hiểu làm như thế chính là phá 

hoại Phật pháp, cứ tưởng là đang tích tập công đức. Đây chính là điều chúng 

ta phải suy xét, phải giác ngộ. Chúng ta hãy xem đoạn thứ tư:  

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: kiểu trá chi nhân trụ a-lan-nhã. 

彌勒。我不說言。矯詐之人。住阿蘭若。   

 (Này Di Lặc! Ta chẳng nói là người giả dối, man trá trụ nơi tịch tĩnh) 

Câu này nói theo cách bây giờ là “bế quan, ở lều tranh”. “Bế quan, ở lều 

tranh” nhằm mục đích gì? Dùng cách thức này để lừa dối tín đồ. Mọi người 

nếu  gặp  cá  nhân  nào  đã  từng  bế  quan  như  thế,  ắt  nhất  định  nghĩ  kẻ  ấy  khá 

lắm. Bởi lẽ, mục đích của kẻ ấy là tom góp danh văn, lợi dưỡng, chẳng thật 

sự tu hành, cũng chẳng vì hoằng pháp lợi sanh, mà là hạng giả dối, man trá! 

Đích  xác  là có chuyện  như thế. Nếu quý  vị chú  ý quan sát, sẽ nhận  biết kẻ 

như vậy chẳng khó khăn gì! 

Dù có phát giác thì cũng chẳng cần phải nói ra, chỉ cốt sao mình chẳng 

bị lừa là được. Người khác mắc lừa là do nhân duyên. Trong phần trên, đức 

Thế  Tôn  đã  dạy  chúng  ta  phải  tu  hành  trong  thời  đại  này  như thế  nào  mới 

chẳng  sanh  phiền  não,  mới  được  an  ổn  giải  thoát.  Phật  dạy  chúng  ta  bốn 

phương pháp,  lại  nói thêm  bốn phương  pháp nữa, tám phương pháp ấy các 

vị còn nhớ hay chăng? Phải nhớ cho chắc nghe! Nếu chẳng nhớ thì quý vị đã 

nghe  uổng công rồi,  mà cũng đã  uổng công đọc kinh  rồi!  Điều  này  hết sức 

quan trọng! 

Câu  thứ  nhất  đức  Phật  dạy  chúng  ta  là   “chẳng  tìm  lỗi  người  khác”.  

Người khác có lỗi hay không, trong tâm chúng ta biết rõ, nhưng ta chẳng gây 

phiền phức cho người ta, vừa tiếp xúc liền hiểu rõ.  “Chẳng nêu tội người”: 

Họ có phạm giới, tạo tác tội nghiệp, ta cũng chẳng chỉ trích. Mỗi người tự có 

nhân quả, tự có báo ứng mà! Cớ chi chúng ta phải xen vào? Trong tám điều, 

hai điều này được xếp lên đầu là vì chúng hết sức quan trọng, chúng ta phải 

hiểu rõ. 



 

Chánh kinh:  

 Bạc phước đức giả, nhi vi thiểu dục. 

薄福德者。而為少欲。   

 (Kẻ kém phước đức mà [đáng coi] là thiểu dục).  

Kẻ đó làm ra vẻ thiểu dục, làm ra vẻ tri túc, là vì sao? Là vì kẻ ấy chẳng 

có phước đức. Không có phước đức sao lại  nói  là thiểu dục cho được?  Lúc 

không có phước đức bèn làm ra vẻ thiểu dục. Thiểu dục là một hạnh pháp rất 

cao siêu trong Phật pháp đã bị kẻ đó giả mạo. 

Chánh kinh:  

 Tham thắng vị giả, danh dị mãn túc. 

貪勝味者。名易滿足。   

 (Kẻ tham mùi vị thù thắng mà đáng gọi là “dễ thỏa mãn”).  

 “Thắng”   (勝)  là thù thắng.  “Vị”   (味) là  ngũ dục,  lục trần. Tham  muốn 

hưởng  thụ  ngũ  dục,  lục  trần,  bèn  khoác  lên  danh  xưng  đẹp  đẽ  là   “dị  mãn 

 túc”. “Dị mãn túc”  nghĩa là tri túc. 

Chánh kinh:  

 Đa cầu mỹ thiện, dĩ vi khất thực.   

多求美膳。以為乞食。   

 ([Chẳng thể coi kẻ] ham thích có đồ ăn ngon là đi khất thực).  

Trong thời đức Phật tại thế, phương thức sanh hoạt của người xuất gia là 

“thác bát” (ôm bát đi khất thực). Những kẻ khất thực [được nhắc đến trong 

đoạn kinh này] đi đến nơi nào? Họ chuyên môn đến khất thực nhà phú quý 

vì tham luyến đồ ăn ngon; chẳng đến khất thực nhà bần cùng là vì sao? Đồ 

cúng  của  kẻ  nghèo  không  ngon!  Cơm,  thức  ăn  [của  kẻ  nghèo] chẳng  ngon 

lành chi cả! Gọi đó là “khất thực”. Từ ý này các vị suy ra thì thấy: Hễ tham 

muốn hưởng thụ danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục thì sẽ chẳng thành người xuất 

gia! 

Chánh kinh:  

 Di  Lặc!  Ngã  bất  thuyết  ngôn:  khất  cầu  chủng  chủng  thượng  diệu  y 

 phục, vị như thị đẳng trì phấn tảo y. 

彌勒。我不說言。乞求種種。上妙衣服。謂如是等持糞掃衣。   

 (Này Di Lặc! Ta chẳng nói rằng: Xin tìm các thứ y phục tốt đẹp thì cũng 

 giống như mặc y phấn tảo).  

Đức  Thế  Tôn  dạy  các  đệ  tử  dùng   “phấn  tảo  y”   là  nhằm  dụng  ý  dạy 

người  xuất  gia  phải  thời  thời  khắc  khắc  thường  tự cảnh  tỉnh:  Thế  gian  này 

khổ lắm! Luân hồi càng đáng sợ hơn! Vì thế phải sống đơn giản, mặc áo rất 

thô. Thời cổ khoa  học, kỹ thuật chưa phát triển,  một bộ quần áo rất khó có 

được, chẳng phải rất dễ có như thời hiện tại. Y phục của người xuất gia toàn 

là  nhặt  nhạnh từ quần áo cũ của  người tại  gia đã  vứt bỏ đi, chẳng ai  muốn 

nữa. Nhặt lấy những thứ đó, xem phần nào còn có thể dùng được thì cắt ra, 

sau đó chằm từng miếng một lại thành bức. Đó chính là “ca-sa”. 

Ca-sa là do  may chằm  lại  như thế, toàn  là do vải cũ chằm  lại,  màu sắc, 

chất  liệu không đồng  nhất, đức  Phật  dạy  nhuộm thành  màu tro  hay  màu cà 

phê, gọi là  “phấn tảo y”.  Y phục này người thế gian chẳng mặc được, mặc y 

phục này sẽ thời thời khắc khắc tự răn nhắc, tuyệt chẳng tham  muốn hưởng 

thụ.  Ngày  nay  chúng  ta  nghĩ  đến  lời  giáo  huấn  của  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni, 

khi chúng ta may y ca-sa, đem cả nguyên cuốn vải, cắt vụn ra, rồi may chằm 

lại, nhưng đấy chẳng phải là ý Phật. Vì thế, phải thường nghĩ đến cuộc sống 

của Tăng đoàn khi đức Thế Tôn còn tại thế, đức Thế Tôn khổ tâm răn dạy, 

không  gì  chẳng  nhằm  khiến  cho  chúng  ta  bất  cứ  nơi  đâu,  bất  cứ thời  khắc 

nào  tâm  luôn  cảnh  tỉnh,  trọn  chẳng  bị  mê  hoặc  bởi  ngũ  dục,  lục  trần  trong 

thế  gian.  Do  vậy,  đức  Phật  tuyệt  đối  chẳng  nói  là  “xin  tìm  các  thứ  y  phục 

quý tốt để mặc trên thân mà vẫn giống hệt như mặc y phấn tảo!” 

Hiện tại, người xuất gia cũng khá chịu khó nghiên cứu y phục, chất liệu 

toàn  tuyển  loại  thượng  hạng.  Phương  thức  sanh  hoạt  như  vậy  rất  dễ  tăng 

trưởng tâm tham, khiến cho quý vị lưu luyến thế gian này, lìa bỏ chẳng nổi. 

Nếu là kẻ niệm Phật cầu vãng sanh, đến lúc A Di Đà Phật đến tiếp dẫn, quý 

vị  lại  nhớ  mình  còn  có  nhiều  thứ  tốt  đẹp  quá,  bỏ  đi  chẳng  đành  thì  phiền 

quá!  Những  thứ đó  đâu  có  mang  theo  được!  Bởi  vậy  lúc  bình  thường  phải 

buông bỏ. Điều thứ sáu là:  

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: tại gia, xuất gia, vô thức tri giả, vi ly hội 

 náo. 

彌勒。我不說言。在家出家。無識知者。為離憒鬧。   

 (Này  Di Lặc! Ta chẳng nói rằng: kẻ tại gia, xuất gia không  ai biết  đến 

 bèn là xa lìa chốn ồn náo) 

  

Bồ Tát tại gia hay xuất gia, nếu chưa nổi tiếng lắm, không ai biết đến 

mình, quý vị bèn làm ra vẻ ta là người xa lìa chốn ồn náo. Quý vị xem, cái 

tiếng tốt ấy hay bị người ta mạo nhận lắm. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: Siểm khúc chi nhân, trị Phật hưng thế. 

彌勒。我不說言。諂曲之人。值佛興世。   

 (Này  Di  Lặc!  Ta  chẳng  nói  rằng  người  dua  vạy  sẽ  gặp  Phật  xuất  hiện 

 trong cõi đời). 

Tâm  chẳng  chánh  trực,  chẳng  thành  thật,  người  như  vậy  sẽ  gặp  hay 

chẳng gặp được Phật xuất thế? Dù đức Phật xuất thế, kẻ ấy cũng chẳng gặp. 

Vì sao chẳng gặp? Kẻ ấy có chướng ngại: Siểm khúc là chướng ngại. Người 

như thế  nào  mới  gặp  được  Phật?  Chân  thành!  “Trong  cửa  nhà  Phật  chẳng 

 bỏ  một  ai”.   Tâm  địa  quý  vị  chân  thành  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao  chư Phật,  Bồ 

Tát, nên có thể gặp được các Ngài, người tâm dua vạy chẳng thể gặp được. 

Chẳng phải là Phật không từ bi, chỉ là do chính người ấy có chướng ngại. 

Trong  xã  hội  hiện  tại,  hay  có  chuyện  này:  “Ở  Trung  Quốc  hay  ở  ngoại 

quốc, ta thường  nghe  nói ông  nọ  là  Bồ Tát chi đó tái  lai, là Phật  nào đó tái 

lai; có nhiều người thân cận kẻ đó thấy mình được vẻ vang, hết sức nở mày 

nở mặt! Kẻ đó thấy Phật, thấy được Phật sống”. Nếu quý vị chú tâm quan sát 

kỹ thì sẽ thấy kẻ đó là “siểm khúc”, làm sao thấy Phật sống cho được? Thấy 

Bồ Tát cho được? Nếu những vị đó nói họ là Phật tái lai, Bồ Tát tái lai, sao 

nói  xong không thị tịch? Trong  lịch sử Trung Quốc đã từng có chuyện  như 

vậy: Các  vị  hé  lộ thân phận  xong bèn tịch diệt, đó  mới  là thật. Nói ra thân 

phận vẫn sống nhăn, thì rất  kỳ quái! Bởi vậy, nếu quý vị hiểu rõ sự lý này 

rồi thì sẽ chẳng bị mắc lừa! 

Chánh kinh:  

 Cầu tha đoản giả, vi như lý tu hành 

求他短者。為如理修行。  

 ([Chẳng nói] kẻ tìm chỗ dở của người khác là tu hành đúng lý).  

Phải  nhớ  kỹ  điều  này.  Vì  sao  ở  phần  trước  đức  Phật  dạy  chúng  ta  điều 

thứ  nhất  là   “đừng  tìm  lỗi  người”.   Tìm  lỗi  người  chính  là  chuyên  môn  tìm 

chỗ dở của người khác, người như vậy tự cho mình là tu hành đúng lý, chứ 

thật ra đã trật rồi! Phật chẳng hề thuyết pháp như vậy! 

Chánh kinh:  

 Đa tổn hại giả, danh giới uẩn thanh tịnh. 

多損害者。名戒蘊清淨。   

 ([Chẳng nói] kẻ gây nhiều tổn hại mà được gọi là giới uẩn thanh tịnh) 

Đây là nói về trì giới thanh tịnh. Người trì giới thanh tịnh làm sao có thể 

gây chuyện tổn hại người khác cho được? Phàm là ai ôm lòng tổn hại chúng 

sanh khác thì giới của người ấy đã bị phá, sao có thể nói là  “giới uẩn thanh 

 tịnh”  nữa? 

Chánh kinh:  

 Tăng thượng mạn tâm, vi đa văn đệ nhất. 

增上慢者。為多聞第一。   

 ([Chẳng nói] tâm tăng thượng mạn là đa văn bậc nhất). 

Thế nào là  “tăng thượng mạn?”  Nói theo ngôn ngữ bây giờ là “đáng nên 

kiêu ngạo”. Kẻ ấy học rộng nghe nhiều, so ra người khác chẳng sánh bằng, 

bèn  sanh  khởi  tâm  ngạo  mạn,  tức  là  thấy  mình  đáng  nên  kiêu  ngạo!  Chắc 

chắn Phật, Bồ Tát chẳng hề thuyết pháp như thế. Chẳng riêng gì thánh nhân 

xuất  thế  (Phật,  Bồ  Tát),  thánh  nhân  thế  gian  cũng  nói:  “Học  vấn  càng  sâu 

 càng khiêm hư, càng cung kính” , há có người  học vấn sâu  xa nào  mà  ngạo 

mạn ư? Chẳng hề có đạo lý ấy! 

Chánh kinh:  

  

 Di  Lặc!  Ngã  bất  thuyết  ngôn:  Háo  bằng  đảng  giả,  danh  trụ  luật 

 nghi. 

  

彌勒。我不說言。好朋黨者。名住律儀。   

 (Này Di  Lặc! Ta chẳng hề nói kẻ thích kết bè kéo đảng mà đáng gọi là 

 người giữ luật nghi)  

 “Bằng đảng”   nói  theo cách bây  giờ  là “bè phái”. Trong  Tăng đoàn  mà 

lập ra những tổ chức nhỏ thì gọi là phá hoại luật nghi, tuyệt đối chẳng phải là 

 “trụ luật nghi”. 

Chánh kinh:  

 Tâm cống cao giả, danh tôn kính pháp sư. 

心貢高者。名尊敬法師。   

 ([Chẳng nói] kẻ có tâm ngạo nghễ [mà đáng] gọi là tôn kính pháp sư). 

Mặt  ngoài  lễ  tiết  rất  chu  đáo,  trong  tâm  ngạo  nghễ,  ngã  mạn  thì  chẳng 

phải là chân chánh tôn kính pháp sư. 

Chánh kinh:  

  

 Ỷ ngữ khinh lộng, vi thiện thuyết pháp. 

  

綺語輕弄。為善說法。   

  

 ([Chẳng bảo kẻ] nói thêu dệt, bỡn cợt là khéo thuyết pháp) 





Căn bệnh này nếu quý vị chú tâm quan sát, quý vị đều thấy ngay.  “Ỷ 

 ngữ”  là hoa ngôn xảo ngữ.  “Khinh lộng”  là thường dùng những môi miếng 

giỡn hớt đùa bỡn để giảng kinh thuyết pháp, khiến đại chúng cười vỡ cả nhà! 

Ôi! Kẻ ấy nói rất giỏi, nhưng Phật chẳng gọi kẻ ấy là người thuyết pháp giỏi! 



Chánh kinh:  

 

 Dữ tục giao tạp, năng ư tăng chúng, ly chư quá thất. 

  

與俗交雜。能於僧眾。離諸過失。   

  

 (Giao du hỗn tạp với người đời mà có thể lìa các lầm lỗi đối với tăng 

 chúng)  

  

Điều  này  đức Phật cũng chẳng  nói. Ưa thích qua  lại cùng  kẻ tục  gia, 

ưa  thích  kết  giao  với  tục  nhân,  mà  chẳng  hề  có  lầm  lỗi  trong  tăng  đoàn  là 

điều rất khó. Vì sao vậy? Tiêm nhiễm tập khí thế tục, trở ngại tăng chúng tu 

hành thì sao có thể nói là  “lìa các lầm lỗi” cho được? 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Ngã  bất  thuyết  ngôn:  Giản  thắng  phước  điền,  vi  thí  bất 

 vọng báo! 

  

彌勒。我不說言。簡勝福田。為施不望報。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Ta chẳng  nói: Coi  thường  phước  điền  thù  thắng  là  bố 

 thí mà chẳng mong được báo) 



 “Bố thí chẳng mong được báo”  là điều đức Phật thường dạy chúng ta, 

giống  như ở phần trước đã  nói  là dùng tâm  không  mong cầu để  hành pháp 

bố  thí.  “Tâm  không  mong  cầu”   chính  là   “bố  thí  chẳng  mong  được  báo”.  

Nếu có kẻ  “coi thường phước điền thù thắng”  mà cho là mình làm như vậy 

chính  là bố thí chẳng  mong cầu quả báo thì  là đã  hiểu  lầm  mất rồi, đã hiểu 

lầm ý nghĩa của danh từ, thuật ngữ do Phật đã nói mất rồi. 



Thế  nào  là   “giản  thắng  phước  điền?”   Thắng  là  tốt  đẹp  thù  thắng. 

“Giản”  là giản mạn (đối đãi với người khác một cách qua loa, nhạt nhẽo), sơ 

mạn  (coi  thường,  khinh  dễ),  khinh  mạn.  Kẻ  ấy  bố  thí  tu  phước  với  thái  độ 

ngạo nghễ, ngã mạn. Chẳng hạn như kẻ ấy có rất nhiều tiền, tùy tiện xả thí 

một  ít trong chốn chùa  miếu, tâm khinh rẻ, chẳng có  lấy  một chút  lòng  tôn 

trọng,  cung  kính  gì,  cứ  tưởng  như  thế  là  bố  thí  chẳng  mong  cầu  quả  báo. 

Hiểu ý nghĩa  “bố thí chẳng mong được báo”  như vậy là lầm mất rồi! 



Chánh kinh:  

  

 Cầu ân báo giả, vi thiện nhiếp chư sự. 

  

求恩報者。為善攝諸事。   

  

 ([Chẳng nói] kẻ mong được đền ơn là khéo nhiếp các sự)  



 “Nhiếp”  (攝) nói theo cách bây giờ là  “quản chế”  (trông coi); giống 

như trong đạo tràng chúng ta ngày nay gọi là làm nghĩa công (volunteer, làm 

công  quả).  Đấy  là   “thiện nhiếp  chư  sự”.  Lúc  bọn  họ  đến  làm  công  quả  thì 

mục  đích  là  gì?  Cầu  được  báo  ân,  cầu  quả  báo,  đó  chính  là   “chẳng  khéo 

 nhiếp các sự”.  Làm công quả, tốt lắm! Nhưng phải “tâm không  mong cầu” 

mới  là   “khéo  nhiếp  các  sự” .  Hễ  có  tâm  mong  mỏi  là  chẳng  trúng.  Vì  thế, 

chúng ta phải hiểu rõ ràng, minh bạch ý nghĩa này. 





Chánh kinh:  

 

 Cầu cung kính, lợi dưỡng, vi chí nhạo thanh tịnh. 

  

求恭敬。利養。為志樂清淨。   

  

 ([Chẳng nói] cầu cung kính, lợi dưỡng là chí ưa thanh tịnh).  





Người tâm chí thích thanh tịnh quyết định chẳng có ý niệm cầu cung 

kính, lợi dưỡng. Có ý niệm ấy mà tự cho là mình rất thanh tịnh thì lầm to rồi. 



Chánh kinh:  

 

 Đa vọng kế giả, dĩ vi xuất gia. 

  

多妄計者。以為出家。   

  

 ([Chẳng nói] kẻ lắm tính toán xằng bậy là  xuất gia) 

  

  

“Vọng” (妄) là hư vọng, “kế” (計) là tính toán. Đấy là điều người xuất 

gia chẳng nên làm. Phạm vi của “vọng kế” rất rộng lớn. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: Phân biệt bỉ ngã, danh nhạo trì giới. 

彌勒。我不說言。分別彼我。名樂持戒。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Ta  chẳng  nói  kẻ  phân  biệt  ta  -  người  gọi  là  thích  trì 

 giới)  



Người  trì  giới  quyết  định  chẳng  phân  biệt  ta  -  người.  Nếu  như  có  ý 

niệm phân biệt ta - người thì người như vậy trì giới chẳng thể đắc định, nên 

chẳng  phải  là  người  trì  giới  chân  chánh.  Quý  vị  phải  hiểu  là  đối  với  Giới 

Học, do Giới mà đắc Định, nhân Định khai Huệ. Người chân chánh trì giới 

giống  như  Lục  Tổ  nói:   “Nếu  người  thật  tu  đạo,  chẳng  thấy  lỗi  thế  gian” . 

Quý vị vẫn còn có chấp trước, phân biệt đây - kia, ta - người thì là sai rồi! 



Chánh kinh:  

 

 Bất tôn kính giả, danh vi thính pháp. 

  

不尊敬者。名為聽法。   

  

 ([Chẳng nói] kẻ không tôn kính mà gọi là nghe pháp)  





Nơi giảng kinh thuyết pháp, người đến nghe pháp rất nhiều. Có hạng 

người tuy cũng đến  nghe,  nhưng Phật  nói  hạng  người ấy chẳng  nghe pháp. 

Vì  sao  vậy?  Họ  nghe  mà  chẳng  hiểu  được  ý  nghĩa  của  Phật  pháp.  Họ  đến 

đấy  làm  gì?  Do  hiếu  kỳ  mà  đến,  đến  để  coi  rốt  cuộc  Phật  giáo  giảng  dạy 

những gì, thậm chí đến để gây rắc rối nữa đấy. Rất nhiều đạo tràng gặp tình 

cảnh này. Vì thế giảng kinh thuyết pháp chẳng phải là chuyện dễ, đặc biệt là 

ở đạo tràng [có kẻ] sanh lòng khinh dễ. 

Năm 1977, tôi đến Hương Cảng giảng kinh lần thứ nhất, ngay chiều hôm 

đó, pháp sư Sướng Hoài bảo tôi: “Pháp sư! Ở đây Ngài phải chú ý cẩn thận, 

địa phương này có những kẻ chuyên gây rắc rối cho pháp sư. Họ nghe xong, 

liền nêu ngay câu hỏi tại chỗ để bắt bí pháp sư đó nghe!” Sư nói: “Ngài phải 

chú  ý.  Rất  nhiều  pháp  sư  bị  thua  thiệt  tại  Hương  Cảng  đấy!”  Đó  là  hạng 

chuyên gây rối, là  “kẻ chẳng tôn kính”.  Họ chẳng đến để nghe pháp mà chỉ 

đến để gây rối mà thôi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhạo trước thế điển, chú trớ, ngôn luận, dĩ vi thọ pháp.   

  

樂著世典。咒詛。言論。以為受法。   

  

 (Ưa đắm sách vở thế tục, bùa chú, lý luận, cho đó là thọ pháp)  



 “Thọ pháp”  là truyền pháp. Ưa thích sách vở thế gian, những sách ấy 

không phải là kinh điển nhà Phật. Ưa thích chú ngữ, các ngôn luận như thế, 

cho  là  mình  “thọ  pháp”,  tức  tiếp  nhận  đại  pháp  của  Như  Lai.  Đấy  cũng  là 

lầm lạc, chẳng phải là điều đức Phật nói. 





Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: Ư chư không tánh, vô thắng giải giả, 

 năng xuất ly sanh tử. 

  

彌勒。我不說言。於諸空性。無勝解者。能出離生死。   

  

 (Này Di Lặc! Ta chẳng nói rằng: Kẻ không có sự hiểu biết thù thắng 

 đối với các tánh Không mà có thể thoát lìa sanh tử) 



Nhờ  vào  đâu  để  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới?  Ở  đây,  đức  Phật  nói  rất 

hay, thật là đơn giản dễ hiểu. Đối với đạo lý Nhân Không Tánh, Ngã Không 

Tánh, đối với sự tướng chân thật ấy, nếu quý vị chẳng thể lý giải sâu xa sẽ 

chẳng có cách nào liễu sanh tử, thoát tam giới. Vì thế, chúng ta tu học pháp 

môn, nhất định phải biết căn cứ trên lý luận nào. Nếu quý vị chẳng hiểu rõ lý 

luận ấy  thì  người ta  nói pháp  môn  nào có  thể  liễu thoát sanh tử, pháp  môn 

nào có thể thành Phật ngay  trong thân  này, quý  vị  nghe  xong  liền tin  ngay. 

Đấy gọi là “mê tín”. Đó là giả, chẳng phải thật! 

Lý  luận  căn  bản  của  xuất  ly  sanh  tử  là  như  thế  này:  Đối  với  các  tánh 

Không, nhất định phải sanh thắng giải (giải ngộ thù thắng). Đây cũng là điều 

chúng tôi đã nói trong phần trước: Quý vị phải thật sự “khán phá” (thấy thấu 

suốt bản chất các pháp), phải thật sự buông xuống! Được vậy, quý vị mới có 

thể  xuất  ly  sanh  tử.  Nếu  quý  vị  có  thể  buông  xuống  được,  triệt  để  buông 

xuống được bèn sẽ có thể siêu thoát lục đạo luân hồi. Thấy thấu suốt cả thế 

pháp lẫn Phật pháp thì quý vị sẽ có thể vượt thoát mười pháp giới. Thấy thấu 

suốt, buông xuống như vậy chính là sanh thắng giải rất sâu đối với các tánh 

Không. 



Chánh kinh:  

 

 Đa chấp trước giả, vi ly chư hạnh. 

  

多執著者。為離諸行。  

  

 ([Chẳng nói] kẻ có nhiều chấp trước là lìa các hạnh)  





 “Ly chư  hạnh”   là  buông  xuống.  Người  nhiều  chấp  trước  làm  sao  có 

thể buông xuống được? 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: Ư Bồ Đề phần, trụ hữu sở đắc, danh 

 vi chứng trí.   

  

彌勒。我不說言。於菩提分。住有所得。名為証智。  



 (Này Di Lặc! Ta chẳng nói rằng: Còn trụ vào sở đắc nơi Bồ Đề phần 

 mà gọi là chứng trí) 



Câu  này  nói  đến   “chứng  quả”   (tu  hành  chứng  quả).  Nếu  quý  vị  chú 

tâm quan sát thì thấy kẻ ấy đối với Bồ Đề phần vẫn thấy có sở đắc. Chúng ta 

đọc kinh Kim Cang sẽ hiểu là người ấy chẳng hề chứng quả! Chẳng những 

không  chứng  được  quả  Đại  Thừa,  ngay  cả  Sơ  Quả  Tu  Đà  Hoàn  của  Tiểu 

Thừa  cũng  chẳng  chứng.  Người  chứng  đắc  quả  Tu  Đà  Hoàn  chẳng  thấy 

mình chứng  đắc quả  Tu Đà Hoàn, thì  mới là chứng đắc thật sự. Nghĩ  mình 

chứng đắc bèn  là  giả, chẳng phải thật! Vì  sao vậy? Cho  là  mình chứng đắc 

tức là có trụ. Trong tâm còn trụ vào địa vị tức là khởi vọng tưởng đấy! Phật 

bảo  chúng  ta   “không  nên  trụ  vào  đâu  mà  sanh  tâm”  thì  làm  sao  có  thể  trụ 

được? “Trụ” nghĩa là trong tâm thấy có. Hễ trong tâm có một quả vị nào thì 

chưa phải là chứng quả. Kinh Kim Cang có dạy chúng ta một câu rất trọng 

yếu:  “Hết thảy thánh hiền đều do vô vi pháp mà có sai biệt” . Từ Tiểu Quả 

Tu Đà Hoàn cho đến quả vị Như Lai viên mãn, chúng ta hay nói đại khái là 

Tiểu  Thừa có  Tứ Quả, Tứ Hướng  là tám  giai đoạn, Đại Thừa từ Sơ  Tín Vị 

cho đến Đẳng Giác Vị gồm năm mươi mốt địa vị. 

Những đẳng cấp này căn cứ vào đâu để định luận? Dựa theo pháp Vô Vi 

để nói. Pháp Vô Vi là không có chấp trước. Công phu nơi pháp Vô Vi có sâu 

cạn  chẳng  đồng  nên  đức  Phật  mới  nói  ra  nhiều  địa  vị  như  vậy.  Trong  mỗi 

một  quả  vị  đều  chẳng  chấp  trước.  Hễ  ai  có  chấp  trước  bèn  là  phàm  phu, 

chẳng phải  là thánh  nhân. Bồ Tát thuộc địa vị Sơ Tín chẳng có chấp trước. 

Kinh  Kim  Cang  giảng  về  tiêu  chuẩn  không  chấp  trước  ấy  rất  khéo:  không 

tướng Ta, không tướng Người, không có tướng Chúng Sanh, không có tướng 

Thọ Giả. Nếu quý vị làm được như vậy thì quý vị là Nhập Lưu, tức là nhập 

vào dòng thánh. 

Do công phu phá tứ tướng và phá tứ kiến sâu hay cạn mà quả vị Bồ Tát 

cao hay thấp bất đồng.  “Đều do vô vi pháp mà có sai biệt”,  tức là đều không 

trụ  vào  đâu  mà  sanh  tâm  đấy  thôi!  Có  trụ  thì  sao?  Tâm  có  trụ  là  hỏng  rồi! 

Trụ  tức  là  như  tất  cả  chúng  ta,  trong  tâm  quý  vị  thật  sự  có  [những  vướng 

mắc, chấp trước]. Việc này rất phiền toái đấy nhé! Tâm là không, trong tâm 

không có vật chi, có pháp thế gian là sai, nhưng có Phật pháp cũng trật luôn! 

Phật pháp cũng chẳng để trong tâm thì mới là chứng trí chân chánh. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: Vô thế lực giả, nhẫn nhục thành tựu. 

  

彌勒。我不說言。無勢力者。忍辱成就。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Ta  không  nói  rằng:  kẻ  không  có  thế  lực  là  thành  tựu 

 nhẫn nhục)  



Người ta lừa dối, coi rẻ quý vị mà quý vị không có sức phản kháng thì 

có  phải  là  thành  tựu  nhẫn  nhục  hay  chăng?  Chẳng  phải  là  nhẫn  nhục!  Có 

năng lực phản kháng mà chẳng phản kháng, có năng lực để trả đũa mà chẳng 

trả  đũa  thì  mới  gọi  là  nhẫn  nhục  chứ!  Không  có  năng  lực,  làm  sao  nói  là 

thành tựu nhẫn nhục cho được? 



Chánh kinh:  

 

 Vô nhiễu xúc giả, bị nhẫn nhục giáp. 

  

無嬈觸者。被忍辱甲。   



 ([Chẳng nói kẻ] không bị quyến rũ là mặc giáp nhẫn nhục)  

  

 “Nhiễu  xúc”   (嬈觸)  nói  theo  cách  bây  giờ  là  bị  quyến  rũ,  mê  hoặc. 

Người nào chống lại được sự mê hoặc thì Phật mới dùng thí dụ sau đây: mặc 

áo  giáp  nhẫn  nhục,  nghĩa  là  người  ấy  chống  được  mê  hoặc,  quyến  rũ.  Đối 

với  hết  thảy  mê  hoặc,  quyến  rũ,  người  ấy  như  như bất  động  thì  mới  gọi  là 

 “mặc giáp nhẫn nhục”.  Nếu quý vị chẳng bị quyến rũ mà bảo là  “mặc giáp 

 nhẫn nhục”  thì chẳng có đạo lý ấy! 



Chánh kinh:  

 Thiểu phiền não giả, danh luật nghi thanh tịnh. 

少煩惱者。名律儀清淨。   

 ([Chẳng nói] người ít phiền não gọi là luật nghi thanh tịnh) 



Phiền  não  ít  nhẹ  ư?  Thế  mà  gọi  là  luật  nghi  thanh  tịnh  thì  đều  là  giả, 

chẳng phải chân vậy. 

Chánh kinh:  

 Tà phương tiện giả, vi như thuyết tu hành. 

邪方便者。為如說修行。   

 ([Chẳng nói] kẻ dùng tà phương tiện là tu hành đúng như lời dạy)  

Ý nghĩa câu này cũng rộng lớn phi thường. Giống như trong phần trước, 

đối  với  mười  lăm  điều  trong  đoạn  này,  nếu  nói  tỉ  mỉ  thì  giảng  mỗi  điều  cả 

buổi chiều cũng không xong. Trong thời đại này, nói thật ra, cũng chẳng thể 

nào  giảng  chi  tiết  được.  Giảng  tỉ  mỉ  rất  phiền  phức; bởi  vậy  tôi  mới  nói  là 

đối với bộ kinh này  “chỉ điểm tới rồi thôi”.  Quý vị cứ đọc tụng kỹ, cứ suy 

nghĩ kỹ càng, rồi lại tỉ mỉ quan sát tâm hạnh của chính  mình, quan sát khắp 

các hoàn cảnh, quý vị sẽ hiểu được phải tu hành như thế nào mới là “như lý, 

như pháp”, chẳng đi  vào tà đạo!  Trong bộ kinh  này, đức Phật đã  giảng cho 

chúng ta vô cùng tường tận vậy! 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Ngã bất thuyết ngôn: ái ngôn thuyết giả, vi nhất tâm trụ. 

彌勒。我不說言。愛言說者。為一心住。   

 (Này Di Lặc! Ta chẳng nói rằng: Kẻ thích ăn nói là trụ vào nhất tâm)  

Đặc biệt là đối với người niệm Phật chúng ta, mục đích của người niệm 

Phật là “nhất tâm bất loạn”. Người ham nói làm sao đạt nhất tâm cho được? 

Đấy là điều chẳng thể có. 

Chánh kinh:  

 Háo doanh thế vụ, ư pháp vô tổn. 

好營世務。於法無損。  

 ([Chẳng nói] kẻ thích lo toan việc đời mà chẳng tổn hoại nơi pháp)  

Phật chẳng nói điều này. “Doanh” (營) là kinh doanh, “vụ” (務) là sự vụ. 

Ưa thích  lo toan sự  vụ thế  gian  mà  nói  là  chẳng  hề trở  ngại  gì đến tu  hành 

lẫn đạo nghiệp, đức Phật chẳng dạy như thế. Nói cách khác là quyết định có 

trở ngại đấy! Chẳng cần nói là phải lo liệu việc đời, chỉ phải quản lý nhân sự 

đã có chướng ngại rồi. Đại sư Trí Giả nói như thế đấy! 

Trước lúc Trí Giả đại sư vãng sanh, có môn đệ hỏi Ngài: “Lão nhân gia 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới phẩm vị ra sao?” Ngài đáp:  “Ta do 

 làm trụ trì chùa miếu, phải trông nom mọi sự, nên đối với việc tu hành của 

 chính mình có trở ngại. Bởi thế, phẩm vị vãng sanh chẳng cao, chỉ đạt địa vị 

 Ngũ  Phẩm” .  Địa  vị  Ngũ  Phẩm  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư độ,  là  đới  nghiệp 

vãng sanh.  “Nếu như chẳng lãnh chúng, chẳng làm trụ trì, chẳng trông coi 

 nhân  sự,  thì phẩm  vị  sẽ  cao”.   Do  đấy  biết  là  việc  quản  trị  đại  chúng  trong 

chùa  miếu đối  với phẩm  vị  và  việc tu  hành của chính  mình đều có chướng 

ngại; huống chi là lo liệu việc đời! 

Thế nào là việc đời? Những gì chẳng thể liễu sanh tử, thoát tam giới đều 

gọi  là “việc đời” (thế  vụ). Chữ  “thế”  chỉ  lục đạo  luân  hồi, còn  thuộc trong 

tam giới. Ưa thích làm những việc như thế là sai lầm. Nói dễ nghe hơn một 

chút  là  làm  những  việc  cốt  để  tu  phước.  Phước  thì  tu  được,  nhưng  đối  với 

việc  liễu sanh tử, xuất tam  giới, đối  với Giới,  với Định,  Huệ, quyết định bị  

chướng ngại. 

Chánh kinh:  

 Chí nhạo thanh tịnh, đọa chư ác thú. 

志樂清淨。墮諸惡趣。  

 ([Ta  chẳng  nói]  người  tâm  chí  ưa  thích  thanh  tịnh  mà  đọa  trong  các 

 đường ác)  

Vì sao đức Phật lại nói lời này? Nói thật ra, nhìn vào thời đại này, chúng 

ta thấy câu này nghiệm ra rất có lý. Có những người bảo kẻ chắc thật niệm 

Phật: “Các ngươi chỉ  là  kẻ  lo  giải thoát cho riêng  mình, tâm  lượng  hẹp  hòi 

quá đi! Các ngươi đang tu hạnh Tiểu thừa, là pháp bị chư Phật, Bồ Tát quở 

trách  đó!”  Chúng  ta  nghe  nói  như  thế  bèn  chẳng  dám  tu  nữa,  bèn  tu  theo 

cách của họ. Tu theo cách của họ là sao?  “Ưa lo việc đời”, “ham thích nói 

 nhiều”,   bắt  chước  họ  làm  những  chuyện  đó.  Phật  nói  ra  một  câu,  chúng  ta 

thấy  rõ  ngay.  “Người  chí  ưa  thích  thanh  tịnh,  quyết  định  chẳng  đọa  địa 

 ngục”,  làm sao có đạo lý đọa địa ngục cho được? 

Chánh kinh:  

 Tu tập trí huệ, vi hội náo hạnh. 

修習智慧。為憒鬧行。  

 ([Chẳng nói] tu tập trí huệ là hạnh ồn náo) 

Trí  huệ  do  đâu  có?  Trí  huệ  từ thiền  định  mà  ra.  Nói  cách  khác,  trí  huệ 

xuất phát từ tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh khởi ra tác dụng là trí huệ chân 

thật. Người tu tâm thanh tịnh làm sao có thể ồn náo, rối ren cho được?  “Hội 

 náo”   (憒鬧)  nói  theo  cách  bây  giờ  là  náo  nhiệt,  rối  ren.  Cuối  cùng  là  điều 

thứ mười lăm:  

Chánh kinh:  

 Di  Lặc!  Ngã  bất  thuyết  ngôn:  phương  tiện  tương  ứng,  danh  vi  siểm 

 khúc. 

彌勒。我不說言。方便相應。名為諂曲。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Ta  chẳng  nói  rằng:  Phương  tiện  tương  ứng  mà  gọi  là 

 siểm khúc)    



 “Phương  tiện  tương  ứng”   là  điều  Đại  Thừa  Bồ  Tát  thường  dùng, 

chính là  “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”.  Nhìn từ biểu hiện bên 

ngoài  có  phần  tương  tự  như  “siểm  khúc”,  nhưng  bên  trong  hoàn  toàn  bất 

đồng.  Bồ  Tát  thật  sự  một  dạ  từ  bi,  dùng  phương  tiện  khéo  léo  để  tiếp  dẫn 

chúng sanh. 

Chánh kinh:  

 Bất cầu lợi dưỡng, nhi vi vọng ngữ. 

不求利養。而為妄語。   

 ([Chẳng nói] chẳng cầu lợi dưỡng là vọng ngữ).  

Điều này Phật tuyệt đối chẳng nói. Chẳng phải là Phật thì kẻ nào nói va-

vậy?  Ma  nói  đấy!  Ma  đồn  nhảm  đặt  chuyện  nhằm  phá  hoại  chánh  pháp  đó 

mà! 

Chánh kinh:  

 Vô chấp trước giả, phỉ báng chánh pháp, hộ chánh pháp giả, nhi tích 

 thân mạng. 

無執著者。誹謗正法。護正法者。而惜身命。   

 ([Chẳng  nói]  kẻ  không  chấp  trước  là  phỉ  báng  chánh  pháp,  kẻ  hộ  trì 

 chánh pháp mà còn tiếc thân mạng) 

Đấy đều chẳng phải là điều Phật nói. 

Chánh kinh:  

 Sở hành hạ liệt, vi vô thắng mạn. 

所行下劣。為無勝慢。  

 (Việc làm hèn kém mà chẳng phải là thắng mạn).  







Câu  này  phải  giải  thích  sơ  lược  một  chút.  Trong  câu   “sở  hành  hạ 

 liệt” , chữ  “hạ”  chỉ  lục đạo, trong  mười pháp  giới  lục đạo  là “hạ”. Đã “hạ” 

còn  “liệt”  (hèn  kém).  Liệt  là  chỉ  ba  ác  đạo.  Nói  cách  khác,  câu  này  ý  nói: 

Hành  vi, tư tưởng  người ấy thể  hiện tham, sân, si,  mạn  mà  làm  ra  vẻ  mình 

chẳng ngạo mạn. Thứ ngạo mạn ấy vì sao gọi là “thắng mạn”? Trong kinh, 

đức Phật quy nạp ngã mạn thành ba loại lớn. 

Loại  thứ  nhất  là  “thắng  mạn”,  thắng  mạn  nghĩa  là  so  với  người  khác 

mình luôn ngon lành hơn! Người khác không ai bằng được mình, luôn nghĩ 

mình trội hơn người khác. “Vô thắng mạn” là chẳng có dư nghiệp ngạo mạn 

ấy. 

Ngoài ra, còn một loại khác là “Đẳng Mạn”. Đẳng Mạn là dù tôi dường 

như chẳng  vượt trội  anh,  tôi  cũng  chẳng  kém  anh  cho  mấy;  so  với  tôi,  anh 

cũng  chẳng  cao  hơn  tôi  cho  mấy.  Loại  mạn  này  gọi  là  Đẳng  Mạn,  cho  là 

người khác cũng bằng mình, không giống như loại trên, coi mình hơn người 

khác. 

Loại thứ ba là Ty Mạn, Ty Mạn là tự mình cảm thấy không bằng người 

khác, tuy không bằng người khác nhưng cũng không chấp nhận, đó gọi là Ty 

Mạn.  Tất  cả  các  thứ  Mạn  quy  về  ba  loại  lớn  này.  Ở  đây  kinh  chỉ  nói  đến 

Thắng Mạn, nhưng thực tế gồm cả ba loại Mạn. 

Đức Thế Tôn nêu lên nhiều thí dụ, nhưng nói thật ra, những sự tướng ấy 

chẳng thể nói hết được. Từ khá nhiều thí dụ ấy, chúng ta phải hiểu rõ chân - 

vọng,  tà  - chánh,  thị  -  phi.  Nếu  từ  những  thí dụ  được  nêu  lên  đó,  chúng  ta 

đọc xong, nghe xong vẫn chẳng thể phân biệt tà - chánh, thị - phi thì chúng 

ta khá  ngu si đó  nghe! Ngu si thì phải  làm sao?  Đọc  nhiều  lần,  nghe  nhiều 

lần. Chỉ cần đọc nhiều lần, nghe nhiều lần thì dần dần cũng sẽ thông minh! 

Chánh kinh:  

 Như  thị  Di  Lặc!  Ư  hậu  mạt  thế,  ngũ  bách  tuế  trung,  đương  hữu  Bồ 

 Tát  độn  căn,  tiểu  trí,  siểm  khúc,  hư  cuống,  trụ  ư  tặc  hạnh,  nhữ  ưng  hộ 

 chi. 

如是彌勒。於后末世。五百歲中。當有菩薩。鈍根。小智。諂曲。

虛誑。住於賊行。汝應護之。   

 (Như thế đó, Di Lặc! Vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, sẽ có những 

 Bồ Tát độn căn, trí nhỏ, dua vạy, hư dối, giữ lấy hạnh giặc, ông nên gìn giữ)  



Nói thật ra, những điều này đều là nói về chúng ta cả. Chúng ta chẳng 

phải  là  lợi  căn,  chẳng  thông  minh,  nghe  rồi  cũng  chẳng  hiểu,  nghe  xong 

cũng chẳng nhớ gì!  “Tiểu trí”  là không có trí huệ chân thật, kém thông minh 

đấy!  “Siểm khúc, hư cuống”: Hư cuống là tự mình lừa dối chính mình, dối 

mình,  lừa  người.  Xử thế,  đối  đãi  với  người,  tiếp  vật,  dụng  tâm  chẳng  ngay 

thẳng, cong queo, vạy vò, đích xác chúng ta là hạng Bồ Tát như thế đó!  “Trụ 

 ư tặc hạnh”  là đức Thế Tôn nói cho chúng ta biết, hiện tại chúng ta đang tu 

hạnh gì vậy? Tặc hạnh đấy! 



Tặc  hạnh  nghĩa  là  gì?  Công  đức  pháp  tài  của  chính  mình đều  bị  hao 

tổn!  “Tặc hạnh”  là phiền não hạnh. Phiền não gây chướng ngại cho pháp tài 

trí  huệ, công đức của chúng ta  nên phiền  não được ví  với  giặc. Trí  huệ  Bát 

Nhã, công đức pháp tài nơi bổn tánh chúng ta bị phiền não trộm mất, chúng 

ta chẳng thọ dụng được. Vì thế, tặc hạnh là phiền não hạnh, khởi tâm động 

niệm, hết thảy những gì tu trì đều thuộc trong phiền não. Tuy vậy, Phật, Bồ 

Tát vẫn đại từ đại bi, chẳng hề vứt bỏ chúng ta. Quý vị xem [kinh ghi]  “các 

 ông nên gìn giữ” , nghĩa là đức Thế Tôn phó chúc Di Lặc Bồ Tát:  “Ông phải 

 hộ trì những người như thế đó!”  Vì sao? 



Dù  chúng  ta  lắm  bệnh,  lòng  chúng  ta  đối  với  Phật  vẫn  có  mấy  phần 

cung  kính,  vẫn  muốn  học  theo,  vẫn  có  một  hai  phần  cung  kính,  vẫn  có  ý 

niệm học theo, hết sức đáng quý! Quý vị coi trong thế gian này, nhan nhãn 

chúng sanh, có mấy kẻ muốn học Phật? Chúng tôi giảng kinh ở nơi này, tầng 

trên, tầng dưới cao ốc  này có bao  nhiêu  là người;  những kẻ ở sát  vách đều 

chẳng  đến  nghe, quý  vị  mới  hiểu  là dù  “trụ trong tặc hạnh”  cũng rất  đáng 

quý  đấy  nhé!  Chẳng  dễ  gì  đâu!  Vì  thế,  Phật,  Bồ  Tát  rất  trân  quý,  chẳng 

buông bỏ chúng ta, phó chúc Di Lặc Bồ Tát bảo hộ chúng ta, phải hộ niệm 

chúng ta! 

---o0o--- 



6.3. Chúng sanh đời mạt phỉ báng, ô nhục, chán lìa người có sư trưởng 

lẫn Bồ Tát trì chánh pháp 

Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 -  Thế  Tôn!  Tối  hậu mạt  thế,  ngũ bách  tuế  trung,  duy  thử  lục  thập 

 chư Bồ Tát đẳng, nghiệp chướng sở triền, vi phục tiện hữu dư Bồ Tát da? 

  

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。最后末世。五百歲中。唯此六十

諸菩薩等。業障所纏。為復更有。余菩薩耶。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch  Thế  Tôn!  Vào đời mạt sau cùng, trong năm trăm  năm, chỉ có 

 sáu  mươi  Bồ  Tát  này  bị  nghiệp  chướng  trói  buộc,  hay  là  còn  các   Bồ  Tát 

 khác hay chăng?)    

Di  Lặc  Bồ  Tát  hỏi  câu  này  rất  hay.  Ý  Ngài  hỏi  như sau:  Vào  thời  Mạt 

Pháp,  những  Bồ  Tát  ngu  si  như thế  thật  sự chỉ  có  con  số  ít ỏi  là  sáu  mươi 

người ấy? Hay là còn nhiều hơn nữa? 



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 - Di Lặc! Ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, hữu chư Bồ Tát đa vị 

 nghiệp  chướng  chi  sở  triền  phú.  Thị  chư  nghiệp  chướng  hoặc  hữu  tiêu 

 diệt, hoặc phục tăng trưởng. 

佛告彌勒菩薩言。彌勒。於后末世五百歲中。有諸菩薩。多為業障

。之所纏覆。是諸業障。或有消滅。或復增長。   

  

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc! Vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, có các Bồ Tát bị 

 nhiều  nghiệp  chướng  trói  buộc,  che  lấp.  Các  nghiệp  chướng  ấy  có  trường 

 hợp sẽ tiêu diệt, có trường hợp càng tăng trưởng)  



Ý  của  Phật  là:  Trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp  có  nhiều  Bồ  Tát  nghiệp 

chướng. Rất nhiều! Họ đều bị nghiệp chướng che phủ, trói buộc. Có những 

vị  Bồ  Tát  ngu  si  nhưng  do  duyên  thù  thắng,  gặp  được  chân  thiện  tri  thức, 

nghe xong hiểu được  minh bạch rồi bèn y giáo phụng hành, nghiệp chướng 

của họ cũng dần dần tiêu diệt. 



Có tiêu diệt được hay chăng? Được chứ! Quả thật là được. Do đâu mà 

biết? Trước khi học Phật, tham - sân - si rất nặng, tu hành  mấy năm tham - 

sân - si không còn nữa; đấy là nghiệp chướng tiêu diệt. Nếu vẫn còn tham - 

sân - si - nghi - mạn thì nghiệp chướng chưa tiêu diệt. Hoặc có khi còn tăng 

trưởng, tăng trưởng những gì? Tức là như ở phần trước đã nói: Vì hiểu lầm ý 

Phật nên tu trì Phật pháp, hoặc là trì giới thanh tịnh, giới luật tinh nghiêm mà 

nghiệp  chướng  lại  tăng  trưởng.  Vì  sao  người  giới  luật  tinh  nghiêm  mà 

nghiệp chướng  lại  tăng trưởng?  Thấy  người khác chẳng trì  giới,  vậy  là bọn 

họ chẳng bằng mình, ta vượt trội họ nhiều quá, bọn họ chẳng đáng để ta qua 

lại, chẳng đáng chuyện trò cùng ta! Phiền não tăng trưởng đấy! 



Nói theo người thế gian là bọn họ rất đáng nên kiêu ngạo! Có kẻ cậy 

mình tu hành giỏi hơn người khác bèn khởi tâm ngạo mạn; có kẻ giảng kinh 

thuyết pháp giỏi bèn khởi tâm ngạo mạn; có kẻ phước báo lớn bèn khởi tâm 

ngạo  mạn.  Tăng  trưởng  nghiệp  chướng  đấy!  Như  vậy  chẳng  gọi  là  tiêu 

nghiệp chướng. Tướng trạng của nghiệp chướng tiêu trừ là ngày càng khiêm 

tốn, ngày càng nhún nhường, ngày càng chẳng khác gì kẻ khác. Đấy là hiện 

tượng nghiệp chướng tiêu diệt. 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Ư  thử  ngũ  bách  chư  Bồ  Tát  trung,  hữu  nhị  thập  Bồ  Tát, 

 nghiệp chướng vi thiểu, hậu ngũ bách tuế, hoàn lai sanh thử thành ấp, tụ 

 lạc, thị hãn, sơn dã. 

  

彌勒。於此五百諸菩薩中。有二十菩薩。業障微少。后五百歲。

還來生此。城邑。聚落。市閈。山野。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Trong  số  năm  trăm  Bồ  Tát  đây,  có  hai  mươi  Bồ  Tát, 

 nghiệp  chướng  nhỏ  ít,  sau  năm  trăm  năm,  lại  sanh  vào  trong  thành  ấp,  tụ 

 lạc, phố thị, đồng núi này)  



Chúng  ta  phải  chú  tâm  lãnh  hội  đoạn  kinh  này.  Đức  Phật  dạy  chúng 

ta: Vào năm trăm năm sau trong thời đại hiện tại này, các Bồ Tát trong thời 

đức Phật còn tại thế sẽ có những vị tái lai, đấy là vì lòng từ bi chân thật đến 

cùng cực. Có bao nhiêu vị? Hai mươi vị, không nhiều nhặn gì! Hai mươi vị 

Bồ Tát ấy nghiệp chướng ít, nghiệp chướng nhẹ mỏng, năm trăm năm sau họ 

trở vào thế gian này hóa độ chúng sanh. Họ sẽ ở tại những địa phương nào? 

 “Thành  ấp”   là  đô  thị,  “tụ  lạc”   là  xóm  làng,  làng  mạc,  “thị  hãn”   nói  theo 

bây giờ là những phố thị,  “sơn dã”  là những khu vực nằm ngoài phố thị. 

Chánh kinh:  

 Chủng tánh tôn hào, hữu đại oai đức. 

種姓尊豪。有大威德。   



 (Giòng họ tôn quý, giàu mạnh, có oai đức lớn)  





Câu này nói về sự thị hiện nơi thành phần xuất thân của các Ngài. 



Chánh kinh:  

 

 Thông minh, trí huệ, thiện xảo phương tiện, tâm ý điều nhu, thường 

 hoài từ mẫn, đa sở nhiêu ích, nhan mạo đoan nghiêm, biện tài thanh diệu. 

  

聰明。智慧。善巧。方便。心意調柔。常懷慈愍。多所饒益。顏

貌端嚴。辯才清妙。   



 (Thông  minh,  trí  huệ,  phương  tiện  hay  khéo,  tâm  ý  nhu  hòa,  thường 

 ôm lòng từ mẫn, làm nhiều điều lợi ích, vẻ mặt đoan nghiêm, biện tài trong 

 trẻo, hay khéo) 





Câu này diễn tả đức hạnh của các Ngài. 



Chánh kinh:     

 

 Số thuật, công xảo, giai năng thiện tri.   

  

數術。工巧。皆能善知。   

  

 (Số thuật5, nghề khéo thảy đều biết rõ).  



Hai  câu  này  nói  về  tài  nghệ  của  các  Ngài.  Có  thể  nói  là  các  Ngài 

thông minh, trí huệ, chân thành, từ bi, đa tài, lắm nghề. Các vị Bồ Tát này có 

vị thị hiện tại gia, có vị xuất gia. Những điều các Ngài biểu hiện trong ba câu 

tiếp theo đây rất là trọng yếu. 



Chánh kinh:  



 Tự ẩn kỳ đức, an trụ đầu-đà, công đức chi hạnh. 

  

自隱其德。安住頭陀。功德之行。   

  

 (Các vị tự giấu đức mình, an trụ hạnh đầu-đà công đức).  



Các  Ngài  chẳng  tự  phô  trương,  tuyệt  đối  chẳng  tự  tuyên  truyền,  các 

Ngài biết  “tự giấu đức mình, an trụ đầu-đà” , nói theo cách bây giờ là sanh 

hoạt rất bình phàm, cũng có thể là các ngài sống rất thanh bần, cũng chẳng 

tỏ vẻ là rất giàu có, các Ngài tu học công đức chân thật. 



Chánh kinh:  

 

 Tại tại sở sanh, xả gia vi đạo, dĩ ư vô lượng a-tăng-kỳ câu-chi kiếp 

 trung, tích tập A-nậu-đa-la tam-miệu tam-bồ-đề. 

  

在在所生。舍家為道。已於無量阿僧祇俱胝劫中。積集阿耨多羅

三藐三菩提。   

  

 (Sanh ở nơi đâu đều bỏ nhà tu đạo, trong vô lượng a-tăng-kỳ câu chi 

 kiếp, tích tập Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác).   



Do đây ta biết là họ thiện căn hết sức sâu dày. Câu  “tại tại sở sanh”  

trong đoạn này nghĩa là đời đời kiếp kiếp, các Ngài thị hiện xuất gia tu đạo, 

 “xả gia”  nghĩa là xuất gia. 



Mọi  người  phải  hiểu  rõ  chữ   “xuất  gia”;   xuất  gia  chẳng  nhất  định  là 

quý vị phải lìa bỏ gia đình, đến chùa viện làm hòa thượng. Nếu hiểu như vậy 

là  lầm  mất rồi!  “Xả gia”  ở đây  là tâm  trọn chẳng  vương  vấn  việc  nhà, như 

thường  nói:   “Tâm  xuất  gia,  thân  chẳng  xuất”   đấy  mới  là  chân  xuất  gia. 

Thân  xuất  gia  mà  tâm  vẫn  mơ  tưởng  thì  có  khác  gì  người  thế  gian,  đấy  là 

 “thân xuất, tâm chẳng xuất”,  đâu phải là xuất gia, chỉ là dối người đó thôi! 

Bởi thế, Phật pháp chú trọng tâm xuất gia, chẳng coi trọng thân xuất gia. Vì 

thế,  những  Bồ Tát tại  gia ấy đều là tâm  xuất, thân chẳng  xuất. Các ngài thị 

hiện như thế, nhưng thật sự ra tâm các Ngài tại đạo, chẳng tại gia nghiệp. Ý 

nghĩa này rất rõ ràng, rất minh bạch. 



Chánh kinh:  

 

 Hộ trì chánh pháp, bất tích thân mạng. 

  

護持正法。不惜身命。   

  

 (Hộ trì chánh pháp, chẳng tiếc thân mạng)  



Khởi tâm động niệm, làm gì cũng nhất định tương ứng với pháp, trọn 

chẳng trái nghịch lời răn dạy của đức Phật. 



Chánh kinh:  

 

 Trụ a-lan-nhã, không nhàn lâm trung, thường cần tinh tấn, bất cầu 

 lợi dưỡng. 

  

住阿蘭若。空閑林中。常勤精進。不求利養。   

  

 (Ở  chốn  a-lan-nhã,  trong  rừng  trống  vắng,  thường  siêng  tinh  tấn, 

 chẳng cầu lợi dưỡng)  



Hoàn cảnh sanh sống và tu học của các Ngài cũng rất thanh tịnh.  “A-

 lan-nhã”   và  “không nhàn lâm trung”   ý  nói  hoàn cảnh cư trú của các  Ngài 

rất u tịnh. Dù ở ngay chốn thành thị, trong khu vực ồn ào, náo nhiệt, chẳng 

khác nào ta đang ở trong căn chung cư này, dù bên ngoài rất náo nhiệt, hoàn 

cảnh cư trú riêng của họ cũng vẫn thanh tịnh, vẫn là chẳng nhiễm mảy trần! 

Đó gọi  là   “trong chốn ồn náo giữ được thanh tịnh”.  Các Ngài an trụ trong 

thanh tịnh, nhàn hạ. 





Chánh kinh:  

 

 Thiện nhập nhất thiết chúng sanh tâm hạnh. 

  

善入一切。眾生心行。   

  

 (Khéo vào trong tâm hạnh của hết thảy chúng sanh).  



Đây  là  giáo  hóa chúng sanh  nhất định phải khế cơ. Phải  hiểu thật rõ, 

thật minh bạch ý tưởng, kiến giải, điều ưa thích của hết thảy chúng sanh thì 

pháp nói ra mới được đại chúng tin tưởng, ngưỡng mộ, mới tạo lợi ích chân 

thật cho đại chúng được. Đấy là cũng giảng pháp khế cơ. 



Chánh kinh:  

 Chú  thuật  ngôn  luận,  tất  năng  liễu  tri.  Ư  chư  nghĩa  lý,  thiểu  văn  đa 

 giải.   

咒術言論。悉能了知。於諸義理。少聞多解。  

 (Chú thuật, ngôn luận thảy đều hiểu trọn. Với các nghĩa lý, nghe ít hiểu 

 nhiều)  



Đây là trí huệ rộng mở. Chú thuật, ngôn luận đều hiểu trọn vẹn, ý nói: 

Kiến  thức  thông  thường  rất  phong  phú,  những  gì  người  thế  gian  biết,  các 

Ngài đều hiểu cả, không gì là không biết. Nghĩa lý, thế pháp, xuất thế pháp, 

vừa tiếp xúc một lần liền có thể hiểu rành, đó gọi là trí huệ mở mang. 

Chánh kinh:  

 

 Biện tài trí huệ, giai tất cụ túc, bỉ chư Bồ Tát ư thị pháp trung, tinh 

 cần tu tập, đắc đà-ra-ni, vô ngại biện tài. 

  

辯才智慧。皆悉具足。彼諸菩薩。於是法中。精勤修習。得陀羅

尼。無礙辯才。  



 (Biện  tài trí  huệ  thảy  đều  đầy  đủ,  các  vị  Bồ  Tát ấy  ở  trong  pháp  đó, 

 siêng năng chuyên ròng tu tập, đắc đà-ra-ni, biện tài vô ngại).    



Nếu  các  Ngài  chẳng  đầy  đủ  những  điều  kiện  vừa  nêu  trên,  các  Ngài 

làm sao đạt đại thành tựu trong Phật pháp cho được? “Đà-ra-ni” là nắm được 

tổng cương lãnh của Phật pháp. Đã vậy lại còn có trí huệ biện tài nên mới có 

thể thuyết pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Ư tứ chúng trung, tuyên thuyết chánh pháp. 

  

於四眾中。宣說正法。   

  

 (Ở trong tứ chúng, tuyên nói chánh pháp) 



Bản thân các Ngài có đầy đủ những điều kiện như thế. Bản thân có đủ 

những điều kiện ấy  vẫn chưa đủ,  nhất định phải  được  Phật  lực  gia  trì. Nếu 

chẳng  được  Phật  lực  gia  trì,  những  điều  kiện  bản  thân  chẳng  thể  chống  cự 

phiền não, tà kiến của chúng sanh. Vì vậy, ta mới biết là hoằng dương chánh 

pháp đâu phải là chuyện dễ dàng. Bởi thế, đoạn kinh văn tiếp theo nói:  



Chánh kinh:  

 

 Dĩ Phật oai đức gia bị lực cố. 

  

以佛威德。加被力故。   

  

 (Do sức gia bị từ oai đức của Phật)  



Đây  chính  là  được  Phật  lực  gia  trì.  Nếu  chúng  ta  hỏi: “Nhờ  đâu  các 

Ngài được Phật lực gia trì?” Nhờ vào những điều kiện đã nói ở trên. Những 

điều kiện đó lấy thiện căn trong vô lượng kiếp làm nhân, lấy đức hạnh trong 

một  đời  này  làm  duyên.  Đã  có  nhân  lành  lại  có  duyên  lành  nên  mới  được 

Phật, Bồ Tát gia trì; được Phật lực gia trì thì trong đạo tràng Phật quang sẽ 

chiếu rọi vậy. 



Vì sao  mọi người vào đạo tràng này bèn sanh tâm hoan hỷ? Là vì họ 

được Phật quang tưới gội vậy. Điều ấy chẳng phải do tôi nói. Con người có 

năng lực gì? Không có chi cả! Quý vị ở nơi đây sanh tâm hoan hỷ là do Phật 

quang  chiếu  rọi,  được  chư  Phật  gia  trì  đó  thôi.  Người  giảng  được  Phật  lực 

gia trì,  người nghe cũng được Phật lực  gia trì. Chẳng có Phật lực gia trì thì 

chúng  tôi  nói  không  nổi,  chẳng  có  Phật  lực  gia  trì  thì  quý  vị  nghe  cũng 

chẳng hiểu nổi ý nghĩa. Người giảng, người nghe đều được Phật gia trì. 



Chánh kinh:  

 Ư Phật sở thuyết tu-đa-la, 

於佛所說修多羅。   

  

 (Với những tu-đa-la do đức Phật nói) 



Tu-đa-la (Sūtra) là Khế Kinh. 



Chánh kinh:  

 Kỳ-dạ. 

祇夜。  

Kỳ-dạ (Geya) là kệ tụng. 



Chánh kinh:  

 

 Thọ ký, già-đà. 

  

受記。伽陀。  



Già-đà (Gāthā) là phúng tụng, ta còn gọi là Cô Khởi Tụng. 

Chánh kinh:  

 Ưu-đà-na. 

優陀那。  





Ưu-đà-na (Udāna) là vô vấn tự thuyết (không ai hỏi tự nói). Như kinh 

A Di Đà là thuộc về thể loại Ưu-đà-na. 



Bởi lẽ mười hai câu trong đoạn này đều là dịch âm tiếng Phạn nên tôi 

thuật ý nghĩa của chúng. 

Chánh kinh:  

 Ni-đà-na. 



尼陀那。  



Ni-đà-na (nidāna) là Nhân Duyên. 



Chánh kinh:  

 A-ba-đà-na. 

 

阿波陀那。  

 

A-ba-đà-na (Avadāna) là Thí Dụ. 



Chánh kinh:  

 Y-đế-việt-đa-già. 

  

伊帝越多伽。  





[Y-đế-việt-đa-già (Itivrttakam)] là Bổn Sự. 



Chánh kinh:  



 Xà-đa-già. 

 

闍多伽。    

[Jātaka] là Bổn Sanh. 

Chánh kinh:  

  

 Tỳ-phật-lược. 

 

毗佛略。  

 

[Vaipulya] là Phương Quảng.  

Chánh kinh:  

  

 A-phù-đà-đạt-ma. 

 

阿浮陀達摩。  

 

[Adbhuta-dharma] là Vị Tằng Hữu (chưa từng có).  

Chánh kinh:  

  

 Ưu-ba-đề-xá. 



優波提舍。 



[Upadesa]  là  Luận  Nghị.  Mười  hai  loại  này  thường  gọi  là  “mười  hai 

phần giáo”, cũng như nếu gộp chung hết thảy Phật pháp đức Thích Ca Mâu 

Ni đã tuyên thuyết trong cả một đời thì xét ra chẳng ngoài mười hai loại này, 

chẳng ngoài mười hai phương cách này. 



Chánh kinh:  

  

 Giai đắc biện tài, vô ngại tự tại. 

  

皆得辯才。無礙自在。   

  

 (Đều được biện tài vô ngại tự tại).  



Do  được  Phật  lực  gia  trì  nên  đối  với  hết  thảy  pháp  đức  Thế  Tôn  đã 

giảng  trong  suốt  bốn  mươi  chín  năm,  các  Ngài  chẳng  có  chướng  ngại,  các 

Ngài được tự tại, tiếp xúc một lần liền có thể thông đạt. Đấy là do thiện căn 

của chính mình là nhân, được Phật lực gia trì là duyên, nên mới có thành tựu 

như thế. Đối với những ai phát tâm theo đuổi công tác hoằng pháp lợi sanh, 

đoạn kinh văn này hết sức trọng yếu. Nếu chẳng đầy đủ những điều kiện đã 

nói trong phần  này  mà quý  vị đeo đuổi công tác  hoằng pháp  lợi sanh,  nhất 

định sẽ bị chướng ngại trùng trùng. Bởi thế, nhất định phải nỗ lực để tu tập. 

Chắc  cũng  có  vị  nói: Xem  đến  những  điều  được  thuật  trong  đoạn  kinh 

này, ta thấy các vị Bồ Tát ấy  “đã trong vô lượng a-tăng-kỳ kiếp”  tích tập Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, sợ rằng mình chẳng có phần đâu! Quý vị 

bất tất phải buồn lo. Nếu quý vị chẳng có thiện căn sâu dầy như thế, nói thật 

ra, trong đời này quý vị chẳng được nghe đến pháp môn này, trong đời này 

quý vị chẳng đọc được bộ kinh này đâu nhé! Quý vị có duyên phận tiếp xúc 

pháp  môn  này,  đọc  đến  kinh  điển  này,  thì  nói  cách  khác  là:  thiện  căn  quá 

khứ  của  quý  vị  cũng  rất  thâm  hậu  đó  nghe!  Chúng  ta  đọc  kinh  Vô  Lượng 

Thọ, kinh Kim Cang, sẽ thấy được điều này. 

Vì thế, quý vị ai nấy đều có thiện căn hết sức sâu dầy, nhưng vấn đề là 

trong  đời  hiện  tại  chẳng  có  thiện  duyên.  Nếu  gặp  được  thiện  duyên,  chắc 

cũng có vị sẽ là một người trong số hai mươi vị Bồ Tát mà đức Thế Tôn đã 

nhắc đến. Xuất gia hay tại gia chẳng liên quan gì đến chuyện này. Tại gia Bồ 

Tát cũng gánh vác công tác hoằng pháp lợi sanh giống hệt như vậy. Chúng 

ta hãy xem tiếp đoạn sau:  



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Bỉ chư nhị thập thiện xảo Bồ Tát, tùng ư hòa thượng, a-xà-

 lê  sở,  đắc  văn  vô  lượng  bách  thiên  Khế  Kinh,  giai  năng  thọ  trì,  đương 

 thuyết thị ngôn: “Ngã thử pháp môn tùng mỗ hòa thượng a-xà-lê sở, thân 

 tự thính thọ, vô hữu nghi hoặc”  . 

  

彌勒。彼諸二十善巧菩薩。從於和尚。阿闍梨所。得聞無量百千

契經。皆能受持。當說是言。我此法門。從某和尚阿闍梨所。親自聽

受。無有疑惑。   

  

 (Này Di Lặc! Hai mươi vị Bồ Tát thiện xảo ấy từ nơi hòa thượng a-xà-

 lê  được  nghe  vô  lượng  trăm  ngàn  Khế  Kinh,  đều  có  thể  thọ  trì,  sẽ  nói  như 

 thế này: “Pháp môn này ta đích thân được nghe nhận từ vị hòa thượng a-xà-

 lê X..., chẳng có ngờ vực”).  



Hai  hàng  kinh  văn  này,  nói  theo  lối  cổ  là  “sư  thừa”.  Rất  trọng  yếu 

đấy!  Pháp của quý  vị  là do đâu  mà có?  Ai truyền cho quý  vị? Điều  này rất 

trọng  yếu.  Không có thầy  mà  tự thông đạt thì chẳng  hề có đạo  lý ấy. Đoạn 

kinh này nói đến việc cầu sư thừa. Trong thời hiện tại đây, việc này hết sức 

khó khăn. Trong thời hiện tại đây, sư đạo (đạo làm thầy) còn chẳng có; còn 

sư thừa thì đừng  nói  là chưa thấy qua, còn chưa hề  nghe  qua  nữa đấy. Nếu 

như chẳng  có  được  sư  thừa,  dù  có  thiên  tánh,  quý  vị  chẳng  được  chư  Phật 

Như Lai gia trì. Điều này là thật đấy. 

Nếu  như quý  vị cũng có thể thuyết pháp, thuyết pháp đến  mức  hoa trời 

rơi  lả tả, cũng  hấp dẫn được đại chúng,  nói thật  ra  là phải có  người  gia trì, 

nếu  không  phải  là  Phật  thì  là  ma  gia  trì  quý  vị.  Năng  lực  của  ma  cũng  rất 

lớn, vì thế đồ chúng ma rất đông đấy nhé! Đạo tràng xây dựng to lớn chừng 

ấy, đủ thấy thế lực của ma cũng chẳng nhỏ. Ma có tà trí huệ nên nó cũng có 

tà  thiện  xảo,  phương  tiện,  cũng  có  thể  nhiếp  thọ  quảng  đại  quần  chúng, 

nhưng những thứ ấy chẳng phải là chánh pháp. 

Như vậy, chúng ta học Phật nhất định phải có thầy, ta phải học theo một 

vị  thầy  nào  đó.  Hai  danh  xưng  “hòa  thượng”,  “a-xà-lê”  dùng  để  chỉ  thầy. 

Hòa Thượng là Thân Giáo Sư, có quan hệ mật thiết nhất đối với mình, cũng 

là vị thầy truyền thừa. “A-xà-lê” là vị thầy để chúng ta mô phỏng, bắt chước 

theo. Ngôn hạnh của Ngài có thể làm khuôn mẫu cho đại chúng. 

 “Nghe  kinh,  thọ  trì”   là  nói  đến  năng  lực  của  các  Bồ  Tát  ấy.  Năng  lực 

này  cũng  phải  cầu  cảm  ứng,  cũng  phải  cầu  Phật  gia  trì.  “Đương  thuyết  thị 

 ngôn”  nghĩa là các vị Bồ Tát ấy thường nói như vậy. Câu  “Pháp môn này ta 

 đích thân  được nghe từ vị hòa thượng a-xà-lê X... chẳng có ngờ vực”  là lời 

thuyết minh về sư thừa của vị ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Ư  bỉ  thời  trung,  đương  hữu  tại  gia,  xuất  gia  chư  Bồ  Tát 

 đẳng, vô hữu trí huệ, thiện xảo, phương tiện. 

  

彌勒。於彼時中。當有在家出家。諸菩薩等。無有智慧。善巧。

方便。   

  

 (Này Di Lặc! Trong thời kỳ đó, sẽ có những hàng Bồ Tát tại gia hay 

 xuất gia chẳng có trí huệ, thiện xảo, phương tiện).   



Câu  này  ý  nói:  Có  rất  nhiều  Bồ  Tát  tại  gia  hay  xuất  gia,  trông  thấy 

thiểu số Bồ Tát vừa nói ở trên có sư thừa để y giáo tu hành bèn chẳng khỏi 

khởi  lòng  ganh  ghét,  gây  chướng  ngại.  Do  vậy  mới  có  những  hàng  Bồ  Tát 

xuất gia, tại gia chẳng có trí huệ, thiện xảo, phương tiện. 



Chánh kinh:  

 

 Ư thử thọ trì chánh pháp Bồ Tát sở thuyết chi pháp, khước sanh cơ 

 tiếu, khinh hủy. 

  

於此受持正法菩薩所說之法。卻生譏笑。輕毀。   

  

 (Do  vậy  bèn  chê  cười,  khinh  hủy  những  pháp  do  vị  Bồ  Tát  thọ  trì 

 chánh pháp nói ra). 





Khinh (輕) là khinh thị (coi thường), hủy (毀) là hủy báng. 



Chánh kinh:  

 

 Báng ngôn: “Như thị chi pháp giai do nhữ đẳng thiện xảo ngôn từ, 

 tùy ý chế tạo, thật phi Như Lai chi sở tuyên thuyết. Ngã đẳng ư trung, bất 

 năng tín nhạo, phát hy hữu tâm”. 

  

謗言。如是之法。皆由汝等。善巧言詞。隨意制造。實非如來之

所宣說。我等於中。不能信樂。發希有心。   

  

 (Báng rằng: “Những pháp như thế là do các ngươi [dùng] lời lẽ hay 

 khéo  tùy  ý  đặt  ra,  thật sự  chẳng  phải  do  đức  Như  Lai tuyên  thuyết.  Bọn ta 

 đối với những pháp ấy chẳng thể tin ưa, sanh tâm hy hữu” )  



Trong hiện tại có những việc như thế xuất hiện hay chăng? Có! Chúng 

tôi ở trong nước hay ở ngoại quốc cũng thường nghe nói đến. Có người còn 

viết thư bảo là người này kẻ nọ (đều là những người rất có địa vị, rất có danh 

vọng) phủ định kinh Phật, cho rằng kinh Phật hoàn toàn là do cổ nhân bịa ra, 

đều chẳng phải là thật. Kinh nào mới là thật? Kinh A Hàm mới là thật. Ngay 

cả  Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh  họ  cũng  nói  là  do  Bồ  Tát 

Long Thọ giả mạo ra để gạt người. Điều này trong kinh Phật nói rất rõ: Bọn 

họ ỷ mình là kẻ có trí huệ, cho chúng ta là hạng mê hoặc điên đảo, không có 

trí  huệ.  Sự  việc  này  càng  ngày  càng  rõ rệt  trong  tương  lai,  càng  ngày  càng 

rành  rành,  khiến  cho  hết  thảy  những  người  tu  học  Đại  Thừa  tín  tâm  chao 

đảo. Đấy là ma nạn đó! 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Đương  nhĩ  chi  thời,  vô  lượng  chúng  sanh  ư  thị  pháp  sư, 

 giai sanh phỉ báng. 

  

彌勒。當爾之時。無量眾生。於是法師。皆生誹謗。   

  

 (Này Di Lặc! Ngay trong lúc ấy, vô lượng chúng sanh đối với pháp sư 

 đó đều sanh phỉ báng). 



Nghe những kẻ đó nói như vậy đều khởi tâm nghi.    





Chánh kinh:  

 Xả chi nhi khứ. 

舍之而去。   

   

 (Bèn bỏ đi)  



Đều chẳng tu học nữa! 



Chánh kinh:  

 

 Hỗ  tương  vị  ngôn:  “Thị chư  tỳ-kheo,  vô  hữu  quỹ  phạm,  đa  chư  tà 

 thuyết, bất y Khế Kinh, bất y giới luật, do như xướng kỹ hý lộng chi pháp. 

 Nhữ đẳng ư trung mạc sanh tín nhạo, phát hy hữu tâm, phi chánh pháp 

 dã. 

  

互相謂言。是諸比丘。無有軌範。多諸邪說。不依契經。不依戒

律。猶如倡妓。戲弄之法。汝等於中。莫生信樂。發希有心。非正法

也。   

  

 (Bảo với nhau rằng: “Các tỳ-kheo này chẳng có khuôn phép, có lắm 

 tà thuyết, chẳng nương vào Khế Kinh, chẳng nương theo giới luật, giống hệt 

 như cách đào hát bỡn cợt. Các ngươi đối với các pháp ấy chớ sanh tin ưa, 

 phát tâm hy hữu, bởi đó chẳng phải là chánh pháp vậy”). 

Đây là ma nạn trong đời vị lai, ma đến chướng đạo đấy! Càng thật sự tu 

hành, càng gặp phải những tai nạn như thế. Vì thế, ở phần trên, đức Phật đã 

dạy người thật sự tu hành phải  “ẩn giấu đức mình”, “trụ hạnh đầu-đà” , trọn 

hết khả  năng tránh khỏi  những phiền phức ấy. Dưới  đây, đức Phật  lại càng 

nói rõ ràng hơn. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Bỉ chư ngu nhân vị ma sở trì. 

彌勒。彼諸愚人。為魔所持。   

  

 (Những kẻ ngu đó bị ma nắm giữ)  



Bị  ma  nhiếp  trì  tức  là  bị  ma  khống  chế,  bị  ma  làm  cho  tâm  mê,  họ 

chẳng thể làm chủ lấy mình được. Vì sao bị ma khống chế? Tuyệt đại đa số 

là do ưa thích thần thông,  ham thích cảm  ứng. Như trong phần trước tôi đã 

nói là “để ma nắm đằng chuôi!” Quý vị có tham, sân, si, mạn, hoài nghi, thì 

ma  bèn  nắm  đằng  chuôi,  rất  dễ  bị  ma  khống  chế  mà  chẳng  hay  chẳng  biết 

chi! 

Có  một  số  ít  người  giác  ngộ,  hồi  đầu,  nhưng  thoát  ly  [bè  lũ  ma]  cũng 

chẳng phải  là  việc đơn  giản, phải trải qua  những  vật  lộn  rất thống khổ  mới 

thoát được bàn tay của ma! Có những kẻ bé gan, thiếu trí huệ, biết rõ là mình 

bị  khống  chế,  nhưng  vẫn  chẳng  biết  làm  sao,  cả  một  đời  chẳng  thoát  khỏi 

bàn  tay  ma,  hạng  người  này  đáng  thương  vô  cùng.  Trong  câu   “bỉ chư  ngu 

 nhân vị ma sở trì”,  chữ  “trì”  nghĩa là khống chế. 



Chánh kinh:  

 

 Ư  thị  pháp  trung,  bất  năng  giải  liễu,  vị:  phi  Như  Lai  chi  sở  diễn 

 thuyết. 

  

於是法中。不能解了。謂非如來之所演說。   

  

 (Đối với pháp này chẳng thể hiểu rõ, cho là chẳng phải pháp do đức 

 Như Lai diễn nói). 

  

Ở đây đặc biệt chỉ pháp Đại Thừa.   

  

Chánh kinh:  

  

 Ư  thị  trì  pháp  chư  tỳ-kheo  sở,  sanh  ư  phỉ  báng,  tác  hoại  pháp 

 nghiệp. 

  

於是持法諸比丘所。生於誹謗。作壞法業。   

 (Đối  với  các  vị  tỳ  kheo  trì  pháp  bèn  sanh  phỉ  báng,  gây  nghiệp  hoại 

 pháp). 

  

Chuyên môn làm chuyện phá hoại chánh pháp như thế.  

Chánh kinh:    

 Dĩ thị nhân duyên, đương đọa ác đạo.  Thị cố Di  Lặc! Nhược chư trí 

 huệ, thiện xảo Bồ Tát, dục hộ chánh pháp, đương ẩn kỳ đức. 



以是因緣。當墮惡道。是故彌勒。若諸智慧。善巧菩薩。欲護正

法。當隱其德。  

 (Do nhân duyên  đó, sẽ đọa ác  đạo.  Vì thế, này Di Lặc! Nếu các  Bồ Tát trí 

 huệ, thiện xảo, muốn hộ trì chánh pháp thì phải nên ẩn giấu đức mình). 

  

Quý  vị  xem, trong đoạn  này, đức  Phật dặn dò  lần thứ hai, đủ thấy  là 

việc này hết sức quan trọng vậy! 





Chánh kinh:  



 Ư đa phân biệt chư chúng sanh sở, ưng tu hộ niệm, mạc linh ư nhữ 

 sanh bất thiện tâm. 

  

於多分別。諸眾生所。應須護念。莫令於汝。生不善心。   

  

 (Đối với những chúng sanh nhiều phân biệt, phải nên hộ niệm, đừng 

 làm cho họ sanh tâm chẳng lành đối với mình). 

  

Tự  mình  phải  hộ  trì  lấy  mình,  mà  cũng  phải  hộ  trì  cho  đối  phương 

nữa! Chẳng khiến cho người khác hoài nghi, chẳng làm cho người khác ghen 

ghét, chẳng để cho người khác tạo ác nghiệp. Vì thế bản thân phải tận sức hạ 

thấp mình để khỏi gặp phải những ma nạn đó! Địa vị càng cao, càng dễ mắc 

thị phi; phải hiểu rõ điều này. Từ ba ngàn năm trước, đức Phật đã đau lòng 

rát miệng dạy răn chúng ta, chúng ta phải hiểu được ý ấy, phải biết nên làm 

thế nào!   

  

  

Chánh kinh:   

  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát nhi bạch Phật ngôn:  

  

 - Hy hữu Thế Tôn! Ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, hữu chư Bồ 

 Tát thậm vi vô trí. Ư đại chúng trung, phỉ báng chánh pháp, cập trì pháp 

 giả. 

  

爾時。彌勒菩薩。而白佛言。希有世尊。於后末世。五百歲中。

有諸菩薩。甚為無智。於大眾中。誹謗正法。及持法者。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bèn bạch Phật rằng:  

 -Hy hữu thay, bạch Thế Tôn! Vào đời mạt sau, trong năm trăm năm, có 

 các Bồ Tát thật là vô trí, ở trong đại chúng phỉ báng chánh pháp và người 

 trì pháp). 

 “Trì pháp” là người tu hành đúng pháp. Kẻ đáng gọi là “Bồ Tát ngu si, 

vô trí báng Phật, báng Pháp, báng Tăng” mới làm những việc [phỉ báng] như 

thế. 

Chánh kinh:  



 Phục ư kỳ trung, đáng ư biện tài, cập đà-ra-ni, nhi ư thị pháp, bất 

 năng tín thọ. 

  

復於其中。當於辯才。及陀羅尼。而於是法。不能信受。   



 (Trong  số  ấy  lại  sẽ  có  kẻ  ngăn  trở  biện  tài,  đà-ra-ni,  nhưng  đối  với 

 những pháp này, kẻ ấy chẳng thể tin nhận). 

  

   Chữ  “đương”   (當) ở  đây  nên  đọc  lên  giọng6,  đọc  thành   “đáng”,   có 

nghĩa  là   “trở  đáng”   (阻擋:  ngăn  trở).  Nghĩ  cách  chướng  phá  khiến  cho 

người khác không được biện tài, chướng ngại người khác đắc đà-ra-ni. “Đà-

ra-ni”  là  cương  lãnh  Phật  pháp,  là  nguyên  tắc  tu  hành.  Dùng  các  phương 

pháp để chướng ngại, phá hoại, cản trở.  “Nhi ư thị pháp, bất năng tín thọ”  là 

đối  với  pháp  môn  Đại  Thừa  thâm  diệu  chẳng  tiếp  nhận  nổi.  Tiếp  theo  đây, 

Di Lặc Bồ Tát nêu một tỷ dụ tuyệt hay. Chúng ta hãy đọc qua một lượt. 



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Thí như hữu nhân, khát phạp tu thủy. 

  

世尊。譬如有人。渴乏須水。   

  

 (Bạch Thế Tôn! Ví như có người khát muốn uống nước).  



Có một người khát nước, muốn được uống nước. 



Chánh kinh:  



 Vãng nghệ tuyền trì, nhi dục ẩm chi. 

  

往詣泉池。而欲飲之。  

  

 (Đến bên suối, ao, toan uống nước đó).   



Kẻ  ấy  đến  bên  dòng  suối,  hoặc  bên  bờ  ao,  tính  uống  nước  trong  đó 

cho hết khát. 



Chánh kinh:  

 

 Thị  nhân tiên lai, đầu chư phẩn uế ư thử thủy trung, hậu bất giác 

 tri, dục ẩm kỳ thủy, tiện thủ xú chi, ký văn xú dĩ, bất ẩm kỳ thủy. 

  

是人先來。投諸糞穢。於此水中。后不覺知。欲飲其水。便取嗅

之。既聞臭已。不飲其水。   

  

 (Người  này  trước  đó,  ném  các  thứ  phẩn  dơ  vào  trong  nước  ấy.  Sau 

 đấy, chẳng hay biết, muốn uống nước ấy,  thấy nước hôi  thối. Đã nghe mùi 

 hôi, chẳng uống nước nữa)  

  

  

Quý vị hãy chú tâm xem kỹ thí dụ này. Cái ao ấy nước trong veo, kẻ 

kia nhằm lúc chẳng khát nước, cũng chẳng nghĩ đến uống nước đó, bèn làm 

bẩn  nước ao. Sau khi ao bị ô  nhiễm, bản  thân khát  nước,  muốn  uống  nước 

ao, lại thấy nước ao bẩn thỉu quá đỗi, chẳng thể uống nổi. Ai phá hoại vậy? 

Chính mình phá hoại chứ ai! Đoạn kinh văn này tỷ dụ kẻ ấy trước đó đã phá 

hoại Phật pháp, sau nghĩ muốn tu học Phật pháp, nhưng Phật pháp đã bị kẻ 

ấy phá hoại rồi. 



Chánh kinh:  

 

 Bỉ  chi  tự  ô,  cánh  thuyết  kỳ  quá,  nãi  chí  thán  ngôn:  “Kỳ  tai!  Thử 

 thủy thậm đại xú uế”. Thị nhân quá thất, đô bất giác tri. 

  

彼之自污。更說其過。乃至嘆言。奇哉此水。甚大臭穢。是人過

失。都不覺知。   

  

 (Kẻ  ấy  tự  làm  bẩn  nước,  lại  còn  chê  trách,  thậm  chí  than  thở:  “Lạ 

 thay! Nước này hôi thối quá sức”. Người ấy chẳng hề hay biết lỗi lầm của 

 mình).  





Tự  mình  phạm  lầm  lỗi,  tự  mình  phỉ  báng  Tam  Bảo,  chẳng  hề  hiểu 

biết. 



Chánh kinh:  

 

 Nhi ư thị thủy, phản sanh oán cữu. 

  

而於是水。反生怨咎。   

  

 (Ngược ngạo sanh lòng oán hờn nước ấy).    



Kẻ ấy muốn học Phật pháp, mà vẫn chê trách Tam Bảo. 



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Như  tuyền  trì  giả,  đương  tri  tức  thị  trì  pháp  tỳ-kheo,  do 

 Phật thần lực, ư thử pháp nhãn, thiện năng giải thuyết. 

  

世尊。如泉池者。當知即是。持法比丘。由佛神力。於此法眼。

善能解說。   

  

 (Bạch  Thế  Tôn!  Như  suối,  ao  kia,  nên  biết  đấy  chính  là  tỳ-kheo  trì 

 pháp, do thần lực Phật, khéo có thể giải nói pháp nhãn này).    



Đây là tỷ dụ.  “Nước ao”  tỷ dụ những người phụng giáo tu hành, thân 

tâm thanh tịnh. 



Chánh kinh:  

 

 Hựu phục như bỉ  ngu si chi  nhân, nhược ư tuyền trì, tự đầu phẩn 

 uế, hậu bất giác tri, dục ẩm thủy giả. 

  

又復如彼。愚痴之人。若於泉池。自投糞穢。后不覺知。欲飲水

者。   

  

 (Lại  như  những  kẻ  ngu  si  kia,  đã  tự  quăng  phẩn  nhơ  vào  trong  ao 

 suối, sau đấy chẳng hay biết, muốn uống nước ấy). 



Đây  là  nói  đến  những  Bồ  Tát  ngu  si,  tỷ  dụ  bọn  họ  muốn  học  Phật 

pháp, hóa ra là có chướng ngại. 



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Tối hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, hữu chư vô trí chư 

 Bồ Tát đẳng, diệc phục như thị. 

  

世尊。最后末世。五百歲中。有諸無智諸菩薩等。亦復如是。   

  

 (Bạch  Thế  Tôn!  Đời  mạt  thế  tối  hậu,  trong  năm  trăm  năm,  có  các 

 hàng Bồ Tát vô trí cũng giống như thế). 



Điều  này  có  cùng  một  ý  nghĩa  như trong  tỷ  dụ  đã  nói: Tự  mình  làm 

bẩn  nước,  đến  lúc  sau  cùng,  chính  mình  khát  nước  nhưng  chẳng  thể  uống 

được. Chúng ta hãy xem đoạn kinh văn tiếp theo đây, kinh nhắc lại sự việc 

ấy một lần nữa: những người ấy... 

 

Chánh kinh:  

   

 Ư  bỉ  chánh  pháp,  cập  trì  pháp  giả,  sanh  phỉ  báng  dĩ,  phục  ư  thị 

 nhân, thính thọ pháp vị. 

  

於彼正法。及持法者。生誹謗已。復於是人。聽受法味。   

  

 (Đối với chánh pháp và người trì pháp, đã sanh phỉ báng rồi, lại ở nơi 

 người ấy, nghe nhận pháp vị).   



Họ phỉ báng. Phỉ báng như thế nào? Họ vẫn lén lút học tập, vẫn nghĩ 

cách để  nghe được kinh pháp  này.  Họ  nghe có thật sự hiểu  nổi  hay chăng? 

Nghe chẳng hiểu! Vì sao nghe chẳng hiểu được? Tâm họ dua vạy, trong tâm 

họ có phiền não, tâm chẳng thanh tịnh. Nói cách khác, giống như chúng tôi 

vừa  mới  nói,  họ chẳng  được Phật,  Bồ Tát gia trì. Chẳng được Phật, Bồ  Tát 

gia trì thì chẳng những nghe trộm chẳng hiểu, mà còn hiểu lầm ý nghĩa nữa, 

có mặt ngay nơi đó nghe cũng chẳng hiểu. Vì thế, chúng ta nghe pháp mà có 

thể  lý  giải, sanh tâm  hoan  hỷ đều  là được  Phật  lực  gia  trì đấy  nhé!  Hy  hữu 

hết sức khó được! Phải biết quý trọng, tiếc nuối nhân duyên của chính mình. 



Chánh kinh:  

 

 Bỉ nhân tự thất, đô bất giác tri.   

  

彼人自失。都不覺知。   

  

 (Kẻ ấy tự để lỡ mất mà trọn chẳng hay biết)  



 “Tự thất”  là hiểu lệch lạc ý nghĩa, nghe lầm. 



Chánh kinh:  

 

 Dĩ nghi hoặc quá, ô nhiễm ý căn. 

  

以疑惑過。污染意根。   

  

 (Do lỗi nghi hoặc ô nhiễm ý căn)  



Đoạn kinh  này  nói rõ  vì sao kẻ ấy đọc kinh,  nghe pháp  bèn  hiểu  lầm  ý 

nghĩa. Ấy là vì kẻ đó có nghi hoặc, đối với Phật pháp đã có thành kiến; là vì 

trong quá khứ nghe người khác nói bèn nghĩ pháp đó chẳng phải do đức Phật 

nói. Cái thành kiến ấy đã có rất sớm, tức là quan niệm Đại Thừa chẳng phải 

do đức Phật nói. Đặc biệt là tại Trung Quốc, như kinh Lăng Nghiêm chẳng 

hạn,  rất  nhiều  người  chẳng  tin  tưởng  kinh  Lăng  Nghiêm,  cho  kinh  Lăng 

Nghiêm là ngụy tạo, Đại Thừa Khởi Tín Luận cũng là ngụy tạo! Hai bộ kinh 

luận này gây ra thật nhiều tranh luận. Không chỉ tranh cãi xuông, bao nhiêu 

người còn viết thành sách, phán quyết hai bộ ấy là giả, chẳng phải là thật. 

Những chuyện  như vậy, lúc chúng ta đọc  bộ kinh  này sẽ thấy đức Phật 

giảng rất rõ ràng, rất minh bạch: Đấy là những hiện tượng kỳ quái trong thời 

kỳ  Mạt  Pháp.  Nguyên  nhân  là  do  những  kẻ  ấy  có  chướng  ngại.  Trong  quá 

khứ họ đã có thành kiến ấy, ý căn đã bị ô nhiễm; bởi thế đọc kinh, nghe pháp 

bèn  sanh  ra  lắm  tri  kiến  lầm  lạc,  chẳng  thể  hiểu  nổi  ý  nghĩa  chân  thật  của 

đức Như Lai! 





Chánh kinh:  

 

 Bỉ trì pháp giả, đương bị hý lộng, hoặc thọ cơ tiếu. 

  

彼持法者。當被戲弄。或受譏笑。   

  

 (Những người trì pháp kia sẽ bị bỡn cợt, hoặc bị chê cười)  

Những  người  tu  hành  đúng  pháp  đâm  ra  bị  những  kẻ  đó  chê  cười,  bỡn 

cợt, lăng nhục. 

Chánh kinh:  

 Nãi chí thán ngôn: “Kỳ tai, thử pháp vị chư quá thất chi sở nhiễm ô”. 

 Bỉ vô trí nhân ư thử chánh pháp, cập thị pháp sư, bất năng thính thọ, ty 

 cầu kỳ đoản, báng ngôn ô nhục, sanh yếm ly tâm, xả chi nhi khứ. 

乃至嘆言。奇哉此法。為諸過失。之所染污。彼無智人。於此正法

。及是法師。不能聽受。伺求其短。謗言。污辱。生厭離心。舍之而

去。  

 (Đến  nỗi  than  rằng:  “Lạ  thay!  Pháp  này  bị  các  lầm  lỗi  ấy  nhiễm  ô”. 

 Những kẻ vô trí kia  đối với chánh pháp và vị pháp sư này, chẳng thể  nghe 

 nhận, bới tìm khuyết điểm, báng bổ, ô nhục, [khiến vị pháp sư ấy] sanh tâm 

 nhàm chán, bèn bỏ đi)  

Đây là điều chúng ta thường gặp trong xã hội hiện tại, nghe nói đến rất 

nhiều. Bộ kinh này đã được lưu truyền rất lâu, trọn chẳng phải do người hiện 

tại ngụy tạo! Kinh này sao chép từ trong Đại Tạng Kinh: Kinh Đại Bảo Tích 

hội  thứ  hai  mươi  lăm,  người  phiên  dịch  cũng  thật  rõ  rệt:  Ngài  Bồ  Đề  Lưu 

Chí đời Đường phiên dịch, thì làm sao còn lầm được? Ngài Bồ Đề Lưu Chí 

cách thời chúng ta, nói chẳng sai mấy là gần một ngàn bốn trăm năm. Niên 

đại Phật giảng kinh còn xa hơn nữa; ngay từ đầu, đối với những hiện tượng 

như vậy phát sanh trong xã hội hiện tại của chúng ta, đức Phật đều nói rất rõ 

ràng,  rất  minh  bạch.  Tôi  nghĩ:  Đối  với  những  điều  đức  Thế  Tôn  đã  nói, 

những người đầu óc sáng suốt chẳng thể không bội phục vậy. 

---o0o--- 



6.4. Có bốn loại biện tài, hết thảy chư Phật đều tuyên nói 

 

Chánh kinh:  



 Nhĩ thời, Thế Tôn tán Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 -  Thiện  tai!  Thiện tai!  Di  Lặc!  Thiện  năng  diễn  thuyết  như  thị thí 

 dụ, vô năng ty cầu thuyết kỳ đoản giả. 

  

爾時世尊。贊彌勒菩薩言。善哉善哉。彌勒。善能演說。如是譬

喻。無能伺求。說其短者。   

  

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn khen Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Lành thay! Lành thay! Di Lặc! Khéo có thể diễn nói thí dụ như thế, 

 chẳng ai có thể tìm bới chỗ dở được!)  



Mấy câu này dùng để tổng kết đoạn kinh văn ở phần trước. Đức Thế 

Tôn tán thán Di Lặc Bồ Tát nói rất hay. Tiếp đó, đức Thế Tôn lại bảo Di Lặc 

Bồ Tát rằng:  



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Dĩ  thị  nhân  duyên,  nhữ  ưng  đương  tri:  hữu  tứ  biện  tài, 

 nhất  thiết  chư  Phật  chi  sở  tuyên  thuyết.  Hữu  tứ  biện  tài,  nhất  thiết  chư 

 Phật chi sở giá chỉ. 

  

彌勒。以是因緣。汝應當知。有四辯才。一切諸佛。之所宣說。

有四辯才。一切諸佛。之所遮止。   

  

 (Này  Di Lặc! Do nhân duyên đó, ông nên  biết rằng, có bốn thứ biện 

 tài  được  hết  thảy  chư  Phật  tuyên  nói.  Có  bốn  thứ  biện  tài  bị  hết  thảy  chư 

 Phật ngăn cấm)  

  

Đoạn  này khai thị  hết sức trọng  yếu, khiến cho chúng ta biết  rõ cách 

phân biệt đâu là Phật pháp, đâu chẳng phải là Phật pháp.  “Biện tài”: Phật có 

biện tài,  ma cũng có biện tài. Nếu  ma chẳng có biện tài,  làm sao  nó có  thể 

khiến nhiều người tin tưởng, sùng phụng đến thế? Ma cũng có vô ngại biện 

tài. Vì thế, ở đây, đức Phật nói rõ có bốn loại biện tài được hết thảy chư Phật 

khen  ngợi,  đó  là  Phật  pháp.  Ngoài  ra  có  bốn  thứ  biện  tài,  cũng  là  vô  ngại 

biện  tài,  nhưng  bị  hết  thảy  chư Phật  cấm  chỉ,  quyết  định  chẳng  chấp  nhận. 

Nếu thật sự là đệ tử Phật - là tỳ-kheo hoặc là Bồ Tát - mà thuyết pháp chẳng 

tương ứng với lời Phật dạy, ta biết rõ kẻ ấy chẳng như pháp. 





Chánh kinh:  

 

 Vân  hà  danh  vi,  hữu  tứ  biện  tài,  nhất  thiết  chư  Phật  chi  sở  tuyên 

 thuyết? 

  

云何名為。有四辯才。一切諸佛。之所宣說。   

  

 (Thế  nào  gọi  là  có  bốn  thứ  biện  tài  được  hết  thảy  chư  Phật  tuyên 

 nói?)  



Đây  là  những  biện  tài  được  hết  thảy  chư  Phật  khen  ngợi,  được  chư 

Phật Như Lai tuyên nói. Thứ nhất là:  



Chánh kinh:  

 

 Sở vị: lợi ích tương ứng, phi bất lợi ích tương ứng. 

  

所謂利益相應。非不利益相應。   

  

 (Chính là: Ứng với lợi ích, chẳng ứng với không lợi ích).  



Phật, Bồ Tát vì hết thảy chúng sanh thuyết pháp, mục đích là làm cho 

hết thảy chúng sanh được lợi ích chân thật. Nếu nói hiện tại Phật làm cho ta 

được lợi ích, đời sau chẳng được lợi ích, hậu thế chẳng được lợi ích, thì đó 

chẳng  phải  là  lời  Phật  nói.  Lợi  ích  chân  thật  của  lời  Phật  dạy  là  khiến  cho 

chúng  ta  đời  sau,  hậu  thế,  đời  đời  kiếp  kiếp  đều  được  lợi  ích;  cho  nên 

 “chẳng ứng với không lợi ích”  chính là chẳng tương ứng với bất cứ điều gì 

không có lợi ích. 



Ý Phật nói rất sâu, rất rộng. Tầm nhìn của người đời nhìn thường rất 

thiển  cận,  chỉ  thấy  được  những  mối  lợi  nhỏ  nhặt  trước  mắt,  chẳng  hề  chú 

tâm quan sát kỹ, được một điều lợi nhỏ mà phải trả giá bao nhiêu? Nếu như 

lắng lòng quan sát sẽ biết rõ: Mối lợi nhỏ nhặt ấy thật sự chẳng bõ công. Nếu 

tâm  địa  chẳng  thanh  tịnh,  đời  sau  sẽ  vì  đó  mà  đọa  tam  đồ,  tổn  hại  rất  lớn! 

Đấy nhất định chẳng phải là điều Phật nói. 



Về  cái  lợi  trước  mắt,  chúng  tôi  nói  đến  một  chuyện  đơn  giản  nhất: 

Phật  pháp  khiến  cho  con  người  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ,  nhất  định  Phật 

pháp chẳng tạo áp lực cho con người. Nếu như trong cuộc sống cảm thấy có 

áp  lực,  có  áp  lực  tinh  thần,  có  áp  lực  vật  chất,  thì  nhất  định  chẳng  phải  là 

Phật pháp, Phật chẳng tạo áp lực lên con người. Nói ra lời này, chỉ sợ có một 

số ít các vị đồng tu nghe không hiểu. 



Thế nào là “áp lực”? Tôi nêu một thí dụ cho quý vị hiểu nhé. Quý vị 

đến Phật đường có cần phải bố thí, cúng dường hay không? Ít nhiều gì cũng 

phải bố thí một chút, cúng dường một chút; có người e ngại điều này. Lúc tài 

lực của mình chẳng đủ, bèn vay lãi nặng để cúng dường, phải trả lợi tức rất 

nặng. Đấy chẳng phải là áp lực ư? Nhất định đức Phật chẳng chấp thuận điều 

này.  Quý  vị  vào  cửa  Phật  có  cần  phải  cúng  dường  hay  chăng?  Nói  thật  ra, 

Phật chẳng cần quý vị phải cúng dường vật chất. Ngài muốn quý vị làm gì? 

Ngài dạy quý vị cúng dường bằng cách phụng hành. 

Quý vị xem trong Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm có nói đến việc 

 “rộng tu cúng dường”,  hết thảy tài cúng dường đều chẳng bằng pháp cúng 

dường. Trong pháp cúng dường, bậc nhất là  “như thuyết tu hành”  (tu hành 

đúng  theo  lời  dạy).  Trong  kinh  đức  Phật  dạy  làm  sao,  ta  cứ  theo  đúng  như 

thế ấy mà làm, đấy mới là chân cúng dường vậy! 

Chúng ta vừa đọc qua bộ kinh này, đức Phật dạy chúng ta trong thời hiện 

tại  phải  tu  học  ra  sao  để  tránh  được  hết  thảy  chướng  ngại,  được  thành  tựu. 

Đức  Phật  dạy  chúng  ta  bốn  pháp,  pháp  đầu  tiên  là   “chẳng  cầu  lỗi  người 

 khác” ,  chúng  ta  có  làm  được  hay  không?  (Chẳng  phải  là  ta  lúc  nào  cũng 

trách móc người khác, luôn thấy khuyết điểm người khác đó sao?) Nếu quý 

vị  làm  được  một điều  này  là đã thật sự cúng dường rồi! Như vậy có tạo áp 

lực cho quý vị hay không? Đấy gọi là  “tương ứng”, “ứng với lợi ích”.  Điều 

thứ hai là:  

Chánh kinh:  

 Dữ pháp tương ứng, phi bất dữ pháp tương ứng. 

與法相應。非不與法相應。   

 (Tương ứng với pháp, chẳng phải không tương ứng với pháp).  

Nhất  định  chẳng  thể  không  tương  ứng  với  pháp,  nhất  định  phải  tương 

ứng  với  pháp.  Chữ  “pháp”  chỉ  điều  gì?  Là  hết  thảy  kinh  điển  do  chư  Phật 

Như Lai đã nói. Nhất định phải tương ứng với những đạo lý, phương pháp, 

cảnh  giới  dạy  trong  kinh  điển;  nếu  có  điều  gì  trái  nghịch  thì  biện  tài  đó 

chẳng phải là biện tài được chư Phật, Bồ Tát khen ngợi. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Phiền não diệt tận tương ứng, phi dữ phiền não tăng trưởng tương 

 ứng. 

  

煩惱滅盡相應。非與煩惱增長相應。   

  

 (Tương ứng với diệt sạch phiền não, chẳng tương ứng với tăng trưởng 


 phiền não).     

Điểm  này  tất  cả  các  vị  học  Phật  phải  nhớ  kỹ.  Đặc  biệt  là  câu  thứ  nhất 

 “tương  ứng  với  lợi  ích”.   Nếu  quý  vị  học  Phật  công  phu  đắc  lực,  cũng  như 

nói  quý  vị  học  rất  khá,  tu  rất  tốt,  là  căn  cứ  vào  đâu?  Phiền  não  ít  đi.  Xem 

trong một giai đoạn dài, phiền não nhất định mỗi năm một ít đi. Phiền não ít 

đi,  trí  huệ  tăng  trưởng,  thân  tâm  thanh  tịnh.  Đấy  là  đạo  lý  nhất  định!  Nếu 

công phu càng giỏi, ắt mỗi tháng mỗi khác. Nếu quý vị quan sát kỹ sẽ thấy 

tháng nào cũng có tiến bộ. Tiến bộ là phiền não nhẹ lần, tháng này so ra nhẹ 

hơn  tháng  trước. Tham, sân, si,  mạn  đều  giảm  dần đến khi không còn  nữa, 

thân tâm khang kiện, trí  huệ tăng trưởng, quý  vị  niệm Phật chắc chắn được 

vãng  sanh,  thật  sự  có  chỗ  để  nương  cậy.  Bởi  thế,  Phật  pháp  nhất  định  dạy 

quý vị đoạn phiền não, khai trí huệ. 

Nếu như quý vị học Phật, học kiểu gì mà mỗi năm phiền não càng nhiều 

hơn  là  hỏng  rồi, quý  vị  đâu có  học  Phật,  quý  vị  học  ma đấy! Ma rất tương 

phản  với  Phật,  ma  dạy  quý  vị  tăng  trưởng  phiền  não,  mỗi  năm  mỗi  thêm 

nhiều;  Phật  dạy  cho  quý  vị  ít  phiền  não,  mỗi  năm  một  ít  hơn.  Đấy  là  sự 

tương phản rất rõ rệt giữa ma và Phật. Từ thành quả mà kiểm điểm, quan sát, 

chúng ta sẽ rốt ráo biết là mình học Phật hay học ma! Điều thứ tư là:  

 

Chánh kinh:  

 

 Niết Bàn công đức tương ứng, phi dữ sanh tử quá lậu tương ứng. 

  

涅槃功德相應。非與生死過漏相應。   

  

 (Tương ứng với công đức Niết Bàn, chẳng tương ứng với sanh tử quá 

 lậu). 

  

Niết  Bàn  (Nirvāna)  là  tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  bất  sanh  bất  diệt.  Cầu 

bất sanh bất diệt được không? Cầu được chứ!  Đấy  là  mục đích tối  hậu của 

việc  tu  học  Phật  pháp  -  nhập  cảnh  giới  Niết  Bàn.  Niết  Bàn  là  cảnh  giới 

không  có  sanh  diệt.  Phật  dạy  chúng  ta:  Lục  đạo  có  sanh  tử  luân  hồi,  mười 

pháp giới có biến dịch sanh tử, như Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát có biến 

dịch sanh tử. Nơi Phật quả, hai thứ sanh tử đều chẳng có: Phần đoạn sanh tử 

diệt sạch, biến dịch sanh tử cũng diệt hết. Đó gọi là Đại Niết Bàn. Hết thảy 

pháp  do  đức  Phật  giảng  nhất  định  phải  theo  phương  hướng  này,  nhất  định 

phải hướng đến mục tiêu này. 

Nếu  là  ma  thuyết  pháp  sẽ  khác  hẳn.  Ma  dạy  quý  vị  đời  đời  kiếp  kiếp 

chẳng lìa sanh tử luân hồi, vĩnh viễn chuyển dịch trong lục đạo, thuộc quyền 

khống chế của  ma! Đặc biệt  là Đại Thừa  Phật pháp, trong kinh thường  nói 

vô  lượng  pháp  môn,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Pháp  là  phương  pháp, 

Môn  là  cửa  ngõ.  Phương  pháp,  đường  lối  rất  nhiều,  nhưng  mục  tiêu  - 

phương hướng chỉ là một: Đại Niết Bàn. Bởi vậy trong kinh Kim Cang, đức 

Phật dạy:  “Pháp này bình đẳng, chẳng có cao thấp”.  Tất cả các pháp  môn 

đều bình đẳng, đều có thể giúp quý vị chứng đắc cảnh giới Đại Niết Bàn. 



Vậy  tại  sao  trong  nhiều  pháp  môn  như  thế,  ta  phải  chọn  lựa?  Pháp 

môn là bình đẳng, nhưng căn tánh ta chẳng bình đẳng. Nếu pháp môn không 

phù hợp căn tánh của chính mình, ta tu học khó thể thành tựu. Đời người rất 

ngắn,  trong thời  gian  ngắn  ngủi  như thế,  nếu ta tu chẳng thành công  là phí 

mất đời này rồi. Bởi vậy, chọn lựa pháp môn hết sức trọng yếu! 



Trong  nhiều  pháp  môn  như  thế,  rốt  cuộc  ta  nên  chọn  pháp  môn  nào 

mới  là  tốt?  Nói  thật  ra,  chúng  ta  phiền  não  rất  nặng,  tập  khí  rất  sâu,  cũng 

chẳng có thiện căn, phước  đức,  lại chẳng  có trí  huệ, trong  nhiều pháp  môn 

như thế, chọn bằng cách nào đây? Điều này đức Phật khi còn tại thế đã từng 

nhìn thấy rất rõ ràng, rất minh bạch, Ngài thật sự là bậc từ bi đến cùng cực. 

Trong kinh Đại Tập có một đoạn khai thị; nếu như bản thân quý vị không có 

năng lực để tuyển chọn pháp môn, quý vị cứ theo đúng lời Phật khai thị. 

Phật  dạy:   “Trong  thời  kỳ  Chánh  Pháp  (một ngàn  năm  đầu  tiên  sau  khi 

Phật  diệt  độ),  giới  luật  thành  tựu”,   quý  vị  nghiêm  trì  giới  luật  bèn  có  thể 

chứng quả. Chứng quả ấy chẳng cần phải là rất sâu, thông thường là quả  A 

La Hán, tức là tự có năng lực vượt thoát lục đạo luân hồi. Dù chẳng chứng 

được quả  A  La  Hán, nếu  như chứng được quả  Tu Đà  Hoàn cũng  là rất khả 

quan. Tu Đà Hoàn nhập lưu, tức là dự vào dòng thánh. Sau khi chứng được 

Tu Đà Hoàn, bảy lượt sanh trong cõi trời, cõi người, bèn vượt thoát luân hồi, 

mới kể là thành tựu. 

Đức  Phật  nói:   “Trong  thời  kỳ  Tượng  Pháp,  Thiền  Định  thành  tựu”.  

Nghĩa là  một  ngàn  năm thứ hai sau khi Phật diệt độ, trong thời  kỳ ấy, Phật 

pháp  truyền  từ  Ấn  Độ  sang  Trung  Quốc,  cho  nên  Thiền  tông  Trung  Quốc 

đặc biệt  hưng thịnh, bởi đó  là pháp  môn thành tựu trong  giai  đoạn thứ  hai. 

Giai đoạn thứ ba là thời kỳ Mạt Pháp, đức Phật đã diệt độ hơn hai ngàn năm 

rồi, căn tánh con  người  mỗi  đời càng tệ đi, phiền  não tập khí càng đặc biệt 

nặng  nề,  trì  giới  chẳng  thể  thành  tựu,  tham  thiền  chẳng  đắc  định  nổi.  Đức 

Phật dạy chúng ta trong thời kỳ này “Tịnh Độ thành tựu”. 

Nếu quý vị thật thà niệm Phật, đới nghiệp vãng sanh, sẽ thành tựu vượt 

trội hơn hai loại trên. Hai loại trên chỉ có thể thoát ly lục đạo luân hồi, chứ 

vẫn chưa ra khỏi mười pháp giới. Tịnh Độ vãng sanh đến được Tây Phương 

Cực  Lạc  thế  giới  là  siêu  việt  mười  pháp  giới;  bởi  thế,  pháp  môn  này  thù 

thắng  khôn  sánh.  Bản  thân  chúng  ta  chẳng  có  trí  huệ,  chẳng  có  năng  lực 

chọn lựa, nghe lời đức Phật, Phật thay ta chọn lựa pháp môn Tịnh Độ, ta cứ 

y giáo phụng hành là được. Đấy chính là tương ứng với Đại Niết Bàn, tuyệt 

đối chẳng tương ứng với sanh tử luân hồi. 

Chánh kinh:  

 

 Thị vi nhất thiết chư Phật chi sở tuyên thuyết tứ chủng biện tài. 

  

彌勒。是為一切諸佛之所宣說四種辯才。   

  

 (Đấy là bốn thứ biện tài được hết thảy chư Phật tuyên nói).  





Bốn  thứ  biện  tài  vừa  nói  trên  đây  là  chánh  pháp  được  hết  thảy  chư 

Phật tuyên nói. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Nhược tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà di. 

  

彌勒。若比丘。比丘尼。優婆塞。優婆夷。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, cận sự nam, cận sự nữ)    



Hai hạng Bồ Tát xuất gia và tại gia đều được nhắc đến. 



Chánh kinh:  

 

 Dục thuyết pháp giả. 

  

欲說法者。   

  

 (Muốn thuyết pháp)  

  

Quý  vị  tính  phát  nguyện  hoằng  pháp  lợi  sanh,  vì  người  khác  giảng 

kinh  thuyết  pháp,  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  quảng  đại  quần  chúng,  ở 

đây, đức Phật đặc biệt dặn dò:    

  

Chánh kinh:  

  

 Ưng đương an trụ như thị biện tài. 

  

應當安住如是辯才。   

  

 (Hãy nên an trụ trong những biện tài như thế). 

  

Quý  vị  phải  nhớ  thật  kỹ  bốn  nguyên  tắc  này  đức  Phật  đã  nói,  nhất 

định phải tuân thủ. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  đẳng,  hữu  tín  nguyện  tâm, 

 đương  ư  thị  nhân,  nhi  sanh  Phật  tưởng,  tác  giáo  sư  tưởng,  diệc  ư  thị 

 nhân, thính thọ kỳ pháp. 

  

若善男子。善女人等。有信順心。當於是人。而生佛想。作教師

想。亦於是人。聽受其法。   

  

 (Nếu hàng thiện nam tử, thiện nữ nhân có tâm tín nguyện thì đối với 

 những người ấy hãy tưởng như đức Phật, tưởng như thầy dạy, và cũng nghe 

 nhận pháp từ những người ấy). 



Ở đây  nói  về thính chúng. Thính chúng phải có thái độ  như thế  nào? 

Người giảng kinh thuyết pháp phải theo đúng bốn nguyên tắc nói trên, thì ở 

đây,  đức  Phật  dạy  người  nghe  pháp  phải  tin  tưởng,  phải  tùy  thuận,  đối  với 

người thuyết pháp phải tôn kính, coi người thuyết pháp ấy  như Phật, bởi  lẽ 

người ấy thăng tòa thuyết pháp chính là thay đức Phật giảng kinh. Tâm cung 

kính  một  phần, được  lợi  ích  một  phần. Cung kính  mười  phần, được  lợi  ích 

mười phần! 

Bởi  thế  cung  kính,  nói  thật  ra  chẳng  phải  là  để  cung  kính  người  giảng 

kinh ấy, mà là nhằm đem lòng cung kính của chính mình biểu hiện ra. Cung 

kính là tánh đức, là lương tri lương năng nơi Chân Như bản tánh, dùng cách 

này đó để dẫn khởi [những tánh đức ấy] mà thôi!  “Tác giáo sư tưởng”  là coi 

người thuyết pháp như vị thầy dạy.  “Cũng nghe nhận pháp từ những người 

 ấy”  là học tập theo. 



Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? Thị nhân sở thuyết, đương tri giai thị nhất thiết Như Lai 

 chi sở tuyên thuyết, nhất thiết chư Phật thành thật chi ngữ. 

  

何以故。是人所說。當知皆是。一切如來。之所宣說。一切諸佛

。誠實之語。   

  

 (Vì sao vậy? Nên biết là những điều người ấy nói đều do hết thảy chư 

 Phật tuyên nói, đều giống như lời thành thật của hết thảy chư Phật)    



Những người ấy y chiếu kinh giáo để tuyên thuyết, chẳng nói sai lầm. 

Câu nào cũng đều chẳng lìa khỏi ý kinh. Ý nghĩa kinh văn là lời thành thật 

của Như  Lai,  họ cũng chẳng  giảng sai. Trong đoạn kinh  này, đức Phật dạy 

chúng ta tâm tư và thái độ nghe pháp trong lúc người khác thuyết pháp. Nếu 

chúng ta tu  học đúng pháp, chúng ta sẽ đạt được  lợi  ích chân thật  nơi  Phật 

pháp. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Nhược hữu phỉ báng thử tứ biện tài. 

彌勒。若有誹謗。此四辯才。  

 (Này Di Lặc! Nếu có kẻ phỉ báng bốn thứ biện tài này).  

Đây  là  nói  tương  phản.  Đích  xác  là  trong  thời  đại  này  thường  phát  sanh 

những sự việc như sau: Có kẻ phỉ báng bốn thứ thuyết pháp “tương ứng lợi 

 ích, tương ứng với pháp, tương ứng với diệt sạch phiền não, tương ứng với 

 công  đức  Niết  Bàn”   ấy.  Kẻ  nào  phỉ  báng  vậy?  Đương  nhiên  là  ma  rồi! 

Chúng nói bốn nguyên tắc ấy chẳng phải do Phật nói. 



Chánh kinh:  

 

 Ngôn  phi  Phật  thuyết,  bất  sanh  tôn  trọng,  cung  kính  chi  tâm.  Thị 

 nhân dĩ oán tắng cố. 

  

言非佛說。不生尊重。恭敬之心。是人以怨憎故。   

  

 (Nói  những  pháp  đó  chẳng  phải  do  Phật  nói,  chẳng  sanh  tâm  tôn 

 trọng cung kính. Người ấy do vì oán ghét)  



“Oán” (怨) là ôm lòng hờn, “tắng” (憎) là ghét hận. 



Chánh kinh:  

 

 Ư  bỉ  nhất  thiết  chư  Phật Như  Lai  sở  thuyết  biện  tài,  giai  sanh  phỉ 

 báng. Phỉ báng pháp dĩ, tác hoại pháp nghiệp. 

  

於彼一切諸佛如來。所說辯才。皆生誹謗。誹謗法已。作壞法業

。   

  

 (Đối với những biện tài được hết thảy chư Phật Như Lai nói ra đó đều 

 sanh phỉ báng. Phỉ báng pháp xong bèn gây nghiệp hoại pháp).  





 “Hoại pháp nghiệp”  là phá hoại Phật pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Tác hoại pháp dĩ, đương đọa ác đạo. 

  

作壞法已。當墮惡道。   

  

 (Phá hoại pháp rồi sẽ đọa ác đạo).  





Ở  đây  kinh  giảng  rất  rõ rệt,  nhất  định  phải  đọa  địa  ngục  A  Tỳ.  Điều 

này so với chuyện đức Phật nói ở phần đầu kinh này chẳng khác gì. 



Chánh kinh:  

 

 Thị  cố  Di  Lặc!  Nhược  hữu  tịnh  tín,  chư  thiện  nam  tử,  vị  dục  giải 

 thoát   phỉ  báng  chánh  pháp  nghiệp  nhân  duyên  giả,  bất  dĩ  tắng  tật  nhân 

 cố, nhi tắng tật ư pháp, bất dĩ nhân quá thất cố, nhi ư pháp sanh quá, bất 

 dĩ ư nhân oán cố, nhi ư pháp diệc oán. 

  

是故彌勒。若有淨信。諸善男子。為欲解脫。誹謗正法業因緣者

。不以憎嫉人故。而憎嫉於法。不以人過失故。而於法生過。不以於

人怨故。而於法亦怨。   

  

 (Bởi thế nên Di Lặc! Nếu những kẻ thiện nam tử lòng tin trong sạch, 

 vì  muốn  được  thoát  khỏi  nhân  duyên  của  nghiệp  phỉ  báng  chánh  pháp  thì 

 chẳng vì ghen ghét người mà ghen ghét pháp, chẳng vì người ta có lầm lỗi 

 mà tạo lỗi với pháp, chẳng vì oán người mà oán lây cả pháp).    



Đoạn khai thị này rất hay. Trước kia, chúng ta chưa được nghe chánh 

pháp, đã tạo tội nghiệp phỉ báng Tam Bảo, hãy suy nghĩ xem bản thân chúng 

ta có làm  như vậy  hay  là không? Nếu  là có, hôm  nay đọc đến bộ kinh  này, 

nghe đến Phật pháp này, bản thân tỉnh ngộ rồi, muốn sám hối nghiệp chướng 

của  chính  mình  thì  có  cách  nào  hay  không?  Những  điều  Phật  dạy  ở  đây 

chính là dạy chúng ta phương cách ấy. Nếu chúng ta đã từng hữu ý hoặc vô 

ý phỉ báng Phật pháp (tội nghiệp báng pháp rất nặng nề!) mà biết giác ngộ, 

hồi đầu thì  vẫn  là  thiện  nam tử,  vẫn  là thiện  nữ nhân  vậy! Rốt cuộc quý  vị 

vẫn  là  người  có  thiện  căn  sâu  dầy,  cho  nên  mới  nói   “vì  muốn  thoát  khỏi 

 nhân duyên của nghiệp phỉ báng chánh pháp”. 

Trong  quá  khứ  đã  từng  phỉ  báng  chánh  pháp,  hiện  tại  muốn  giải  thoát, 

giải trừ tội nghiệp ấy để khỏi đọa vào địa ngục, thì ở đây Phật dạy chúng ta 

hãy   “chẳng  vì  ghen  ghét  người  mà  ghen  ghét  pháp”.   Không  riêng  gì  đức 

Phật dạy chúng ta như vậy, vào thời xa xưa ở Trung Quốc, cổ thánh tiên hiền 

cũng dạy chúng ta như vậy, tức là “chẳng giận lây”! Ở đây Phật dạy chúng 

ta đừng giận lây đấy nhé! Đừng phạm lỗi lần nữa! Chúng ta chán ghét người 

nào,  nếu  như  pháp  người  ấy  nói  là  chánh  pháp,  chẳng  phải  là  tà  pháp,  thì 

chẳng vì ta ghét kẻ ấy mà cũng ghét lây luôn pháp ấy. Chẳng vì kẻ ấy có lỗi 

lầm, ta bèn cho rằng pháp của họ cũng có lỗi lầm. Hành động như vậy là sai 

rồi. 

Vì thế người nào ta ghét, dù hắn có lầm lỗi, có khuyết điểm, ta cũng vẫn 

chú tâm nghe pháp để xem hắn giảng có lầm lỗi hay không. Nếu pháp kẻ ấy 

thuyết  đúng  là  chánh  pháp,  chúng  ta  có  thể  học  theo,  chẳng  cần  phải  học 

theo cách kẻ ấy cư xử. Nghe kẻ ấy thuyết pháp, ta học theo pháp của kẻ ấy 

mà  thôi!  Vì  thế,  “chẳng  vì  oán  người  khác  mà  oán  lây  cả  pháp”.   Vì  oán 

ghét  kẻ  ấy  bèn  phỉ  báng  pháp  thì  chính  là  lầm  lẫn  vô  cùng  lớn.  Phật  dạy 

chúng ta nếu quá khứ từng hữu ý hoặc vô ý phỉ báng Tam Bảo, chúng ta bèn 

thay đổi quan niệm này thì đó là bước thứ nhất để sám hối vậy! 

---o0o--- 



6.5. Có bốn biện tài (thế trí biện tài) bị hết thảy chư Phật ngăn cấm 

 

Chánh kinh:  

 

 Di Lặc!  Vân hà danh vi  tứ chủng biện tài, nhất thiết chư  Phật chi 

 sở giá chỉ? 

  

彌勒。云何名為。四種辯才。一切諸佛。之所遮止。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Thế  nào  gọi  là  bốn  thứ  biện  tài  bị  hết  thảy  chư  Phật 

 ngăn cấm?)  



Đây  là  bốn  thứ  biện  tài  Phật  chẳng  hứa  khả  (chấp  nhận),  Phật  quyết 

định  chẳng  tán  thành.  Bốn  thứ  biện  tài  này  chẳng  được  chư  Phật,  Bồ  Tát 

dùng đến, bốn thứ biện tài này tương phản khít khao với bốn thứ biện tài ở 

phần trước. 



Chánh kinh:  

 

 Sở vị: phi lợi ích tương ứng, bất dữ lợi ích tương ứng. 

  

所謂非利益相應。不與利益相應。   

  

 (Chính là: Tương ứng với không lợi ích, chẳng tương ứng với lợi ích).  



Điều  thứ nhất,  những điều kẻ ấy  nói  ra tuyệt đối chẳng có  lợi  ích  gì. 

Chẳng  có  lợi  ích  gì  mà  sao  lắm  người  tin  tưởng  đến  thế?  Vì  sao  có  lắm 

người  học theo kẻ ấy? Như tôi  vừa  mới  nói  đó, lợi  ích đó  rất  nông cạn, rất 

ngắn  ngủi (nói trên  phương diện thời  gian thì  rất  ngắn  ngủi, tạm bợ),  là  lợi 

ích rất nhỏ, nhưng phải trả giá rất nhiều, đời sau quyết định chẳng được lợi 

ích,  những  đời  sau  đấy  chẳng  cần  phải  nói  đến  nữa.  Đây  là  tương  ứng  với 

chẳng lợi ích, chẳng tương ứng với lợi ích. Điều thứ hai là:  





Chánh kinh:  

 

 Phi pháp tương ứng, bất dữ pháp tương ứng. 

  

非法相應。不與法相應。   

  

 (Tương ứng phi pháp, chẳng tương ứng với pháp)  



Nhất định mâu thuẫn với lý luận, phương pháp, cảnh giới đức Phật đã 

nói, chẳng giống với điều đức Phật dạy. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Phiền não tương ưng, bất dữ phiền não diệt tận tương ưng. 

  

煩惱相應。不與煩惱滅盡相應。   

  

 (Tương ứng phiền não, chẳng tương ứng với diệt sạch phiền não)  



Nếu quý vị chẳng nghiên cứu Phật pháp sâu xa, quý vị sẽ chẳng biết là 

kẻ ấy có giảng đúng pháp hay không. Ở đây, ta có thể kiểm nghiệm điều này 

rất dễ dàng. Quý vị tu học theo kẻ ấy thấy nhiều phiền não hơn thì là  “phiền 

 não  tương  ứng” .  Những  điều  kẻ  ấy  đề  xướng  là  tăng  trưởng  tham,  sân,  si, 

mạn,  nghi,  chẳng  phải  là  đoạn  trừ tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Dẫu  cho  kẻ  ấy 

nói  nghe  rất  hay  là:  “Chúng  ta  sẽ  ở  trong  phiền  não  mà  đoạn  được  phiền 

não”, quý vị có đoạn được phiền não hay không? Trong phần sau, Di Lặc Bồ 

Tát có  nêu câu  hỏi  về  vấn đề  này.  Bởi  lẽ,  khi đức Phật dạy các  Pháp  Thân 

đại sĩ đại Bồ Tát những lời nào đều bị những kẻ ấy đều học theo, học xong 

rồi  bèn  giả  mạo  Phật  pháp,  dối  gạt  chúng  sanh,  quý  vị  học  theo  kẻ  ấy  thì 

phiền não ngày càng tăng trưởng, tâm quý vị chẳng thể thanh tịnh nổi! Cho 

nên, kẻ ấy  “chẳng tương ứng với diệt hết phiền não”  vậy! Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Sanh tử tương ứng, bất dữ Niết Bàn công đức tương ứng. 

  

生死相應。不與涅槃功德相應。   

  

 (Tương ứng với sanh tử, chẳng tương ứng với công đức Niết Bàn).  



Kẻ  ấy  cùng  quý  vị  tương  ứng  với  sanh  tử,  đời  sau  vẫn  phải  tiếp  tục 

luân  hồi chẳng  dứt. Đấy chẳng phải  là điều  Phật  nói.  Phải  nhớ kỹ điều  này 

nhé! Có pháp sư chẳng những dạy tín đồ như thế, mà chính pháp sư ấy cũng 

phát nguyện như thế này: Chẳng cầu liễu sanh tử, chẳng cầu vãng sanh Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới.  Họ cầu  điều  gì? Họ  muốn  đời đời kiếp kiếp  làm 

pháp sư. Họ  đại từ đại  bi, cứu khổ cứu  nạn  mà! Chúng sanh trong thế  gian 

này quá khổ nên họ chuyển sanh sang đời sau vẫn muốn sẽ là pháp sư. 

Nói  nghe  rất  hay,  nhưng  đời  sau  quý  vị  có  làm  nổi  thân  người  hay 

không? Nếu chẳng được thân người cũng tốt thôi, cứ cho là quý vị vẫn làm 

pháp sư đi! Sẽ làm pháp sư trong đường súc sanh, làm pháp sư trong đường 

ngạ  quỷ,  trong  địa  ngục  không  có  pháp  sư,  rốt cuộc  quý  vị  vào  đường  nào 

đây? Nhất định đó chẳng phải là điều đức Phật nói. Khởi tâm động niệm như 

vậy, quyết định chẳng phải là đệ tử Phật, hoàn toàn trái nghịch lời Phật răn 

dạy. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị vi nhất thiết chư Phật chi sở giá chỉ tứ chủng biện tài. 

彌勒。是為一切諸佛。之所遮止。四種辯才。   

  

 (Này Di Lặc! Đấy là bốn thứ biện tài bị hết thảy chư Phật ngăn cấm)  



Bốn  thứ  biện  tài  vừa  nói  trên  hoàn  toàn  bị  Phật  cấm  chỉ,  tuyệt  đối 

chẳng  phải  là  pháp  Phật  nói,  cũng  tuyệt  đối  chẳng  phải  là  điều  đệ  tử  Phật 

nói. Dưới đây, Di Lặc Bồ Tát thay chúng ta nêu lên một nghi vấn, chúng ta 

phải chú ý lắng nghe. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 -  Thế  Tôn!  Như  Phật  sở  thuyết,  nhược  hữu  biện  tài  tăng  trưởng 

 sanh tử, phi chư Như Lai chi sở tuyên thuyết. 

  

爾時彌勒菩薩。白佛言。世尊。如佛所說。若有辯才增長生死。

非諸如來之所宣說。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 -  Bạch  đức  Thế  Tôn!  Như  Phật  đã  nói:  Nếu  có  biện  tài  nào  tăng 

 trưởng sanh tử thì nó chẳng phải là điều được các Như Lai tuyên nói)  



Quý vị xem đó: Đức Phật dạy bốn câu, mà Di Lặc Bồ Tát chỉ lấy một 

câu để hỏi là vì câu này rõ rệt, dễ kiểm nghiệm nhất. 



Chánh kinh: 

 

 Vân  hà  Thế  Tôn  thuyết  chư  phiền  não  năng  vi  Bồ  Tát  lợi  ích  chi 

 sự?  Hựu  phục  xưng  tán  nhiếp  thủ  sanh  tử,  nhi  năng  viên  mãn  Bồ  Đề 

 phần pháp?Như thị đẳng biện, khởi phi Như Lai chi sở tuyên thuyết da? 

  

云何世尊。說諸煩惱。能為菩薩利益之事。又復稱贊攝取生死。

而能圓滿菩提分法。如是等辯。豈非如來之所說耶。   

  

 (Vì sao đức Thế Tôn nói các phiền não có thể biến thành những điều 

 lợi ích cho Bồ Tát? Vì sao lại khen ngợi “nhiếp thủ sanh tử bèn có thể viên 

 mãn pháp Bồ Đề phần?” Những câu nói như vậy há có phải là do đức Như 

 Lai tuyên thuyết hay chăng?)  

  

Câu  hỏi  này  rất  hay,  tựa  hồ  những  điều  đức  Phật  vừa  giảng  ở  trên 

hoàn toàn tự mâu thuẫn! Ý nghĩa của câu hỏi này là: Chúng ta thường nghe 

nói   “phiền  não  tức  Bồ  Đề,  sanh  tử  tức  Niết  Bàn”.   Do  phiền  não  tức  là  Bồ 

Đề  nên  chẳng  cần  phải  đoạn  phiền  não,  vì  phiền  não  đã  là  Bồ  Đề  rồi  mà! 

Sanh tử tức là Niết Bàn nên đâu cần phải liễu sanh tử. Những câu nói ấy có 

phải  do  đức  Phật  nói  ra  hay  không?  Đích  thật  đức  Phật  đã  nói  như  thế! 

Nhưng quý  vị phải  hiểu: Đức Phật chẳng  nói  những điều ấy  với kẻ sơ học! 

Đức Phật nói những điều ấy với ai? Nói với hàng Pháp Thân đại sĩ. 

Quý  vị  hãy  thử  hỏi  mình có phải  là Pháp  Thân đại sĩ  hay không?  Pháp 

Thân đại sĩ là bậc đã đoạn sạch Kiến Tư phiền não, đoạn sạch Trần Sa phiền 

não,  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp  Thân.  Với  người  như 

vậy, đức Phật  mới dạy  “phiền não tức Bồ Đề, sanh tử tức Niết Bàn”.  Có lẽ 

quý vị đã từng nghe nói  “nhập bất nhị pháp môn”.  Đấy chẳng phải là cảnh 

giới của hàng sơ học, mà là cảnh giới của ai? Tối thiểu phải là hạng như Lục 

Tổ Huệ Năng đại sư bên Thiền tông, đức Phật mới nói pháp như thế, đó gọi 

là “pháp bất nhị”. 

Nếu quý vị dùng cách thức này để nhận định lời đối đáp giữa Lục Tổ và 

Ấn Tông trong Pháp Bảo Đàn Kinh, quý vị sẽ thấy rất rõ. Hai người họ gặp 

nhau lần đầu ở chỗ hiện nay là chùa Quang Hiếu ở Quảng Châu, vừa nêu lên 

chuyện  gió động  hay phan  động,  ngài  Ấn  Tông  liền  biết  Tổ  là truyền  nhân 

của Ngũ Tổ đại sư, đối với Tổ bèn hết sức cung kính, lễ độ, thỉnh giáo Tổ:  



- Ngài ở  Hoàng Mai thường  nghe Ngũ Tổ khai  thị, Ngũ Tổ có  giảng 

Thiền Định, giải thoát hay chăng? Ngài giảng như thế nào? 



Huệ Năng đại sư chẳng đáp trực tiếp, Ngài chỉ nói:  



-  Thiền  Định,  giải  thoát  là  hai  pháp.  Phật  pháp  là  pháp  bất  nhị.  Hai 

pháp chẳng phải là Phật pháp, vậy thì thầy muốn gì? 



Sanh  tử  và  Niết  Bàn  là  hai  pháp.  Hai  pháp  chẳng  phải  là  Phật  pháp. 

Phật  pháp  là  pháp  bất  nhị.  Phiền  não  và  Bồ  Đề  cũng  là  hai  pháp,  hai  pháp 

chẳng  phải  là  Phật  pháp.  Đấy  là  nói  với    Pháp  Thân  đại  sĩ,  chẳng  phải  nói 

với  những  người  bình  phàm.  Chúng  ta  là  phàm  phu  nghiệp  chướng,  phiền 

não sâu nặng, làm sao có thể học đòi các vị ấy cho được? Phật chẳng hề nói 

sai, chỉ vì chúng ta chẳng hiểu ý Phật, chẳng rõ ý Phật. Ở đây, Di Lặc Bồ Tát 

nêu  lên  một  câu  hỏi  hết  sức  quan  trọng  để  chúng  ta  chẳng  bị  mê  hoặc  bởi 

những tà sư trong thời kỳ Mạt Pháp. 

Lúc tôi còn đang  học  Phật,  xuất  gia  hai  năm rồi  mới thọ  giới.  Thọ  giới 

xong, tôi ở tại chùa Hương Vân tại Đại Khê. Lúc ấy, chùa Hương Vân hoang 

tàn  đổ  nát,  chẳng  giống  như  bây  giờ,  hiện  thời  chùa  rất  đẹp  đẽ.  Không  ai 

quản lý ngôi chùa hư nát, tôi bèn trụ tại đó, cuộc sống vô cùng gian khổ! Tôi 

giảng kinh  tại  miếu Quan Đế ở Đại Khê. Mỗi tuần  giảng  hai  lượt,  nhận  lấy 

chút  cúng  dường  để  duy  trì  cuộc  sống.  Lúc  ấy,  trong  chùa  có  năm  người 

sống. Ở Đại Khê có chùa Trai Minh, Khuyết Thượng Sư truyền Mật Pháp ở 

đây, phái người tới báo tin với chúng tôi, hy vọng năm người bọn tôi sẽ đến 

lễ ông ta làm thầy, theo ông ta học Mật. Ông ta đề ra một điều kiện: Chu cấp 

mỗi người trong bọn tôi ba trăm đồng tiền chi dụng hằng tháng. Lúc ấy, Trụ 

Trì lão hòa thượng (ngài đã mất rồi) nghe nói vậy rất mừng: “Chúng ta mỗi 

tháng  có  một  ngàn  năm  trăm  đồng  thu  nhập”.  Lúc  đó,  một  ngàn  năm  trăm 

đồng có giá lắm nghe! 

Sự việc này xảy ra chừng ba mươi năm trước. Hòa Thượng bèn gọi mấy 

người chúng tôi lại, nói Thượng Sư có hảo ý như thế đó, muốn thâu thập bọn 

tôi. Tôi  nghe  xong,  trước đây  vốn  rất  tôn  kính  vị  Thượng Sư ấy,  nay  vì cử 

chỉ  này,  tâm  tôi  hết  còn  tôn  kính  Thượng  Sư  nữa.  Vì  thế,  tôi  nói  với  mấy 

người trong  miếu rằng:   “Nếu như chúng  ta đến bái ông ấy làm thầy, muốn 

 theo  ông  ấy  học  pháp,  ổng  chỉ  dùng  một  chân  đá  chúng  ta  văng  ra,  tôi  sẽ 

 phục  lắm,  ông  ta  thật  sự  là  Thượng  Sư.  Nay  tụi  mình  chẳng  đến  cầu  ổng, 

 ổng lại đem lợi nhử tụi mình, dụ dỗ tụi mình tới, mỗi người bọn ta chỉ đáng 

 ba trăm đồng ư? Ba trăm đồng là tiền bán thân khuất mình đấy!”  Từ đấy về 

sau mấy người đó chẳng dám nói gì nữa. Quý vị phải biết: Mật giáo là Phật 

pháp tối thượng thừa, chúng ta có tư cách để học Mật hay chăng? Chúng tôi 

đã tự vấn, mình chẳng hề có tư cách! 



Vị  thầy  dạy  tôi  học  Phật  đầu  tiên  là  Chương  Gia  đại  sư.  Ngài  là  bậc 

đại đức trong Mật Tông; bởi thế tình hình trong Mật giáo tôi được biết khá 

nhiều. Phật giáo giống như nhà trường, Mật là viện nghiên cứu, là phân ban 

tiến  sĩ.  Chúng  tôi  thuộc  trình  độ  nào?  Chưa  đạt  trình  độ  tiểu  học.  Khuyết 

Thượng  Sư  cứ  kêu  chúng  tôi  học  lớp  tiến  sĩ,  đem  học  vị  tiến  sĩ  cấp  cho 

chúng tôi, thì đương nhiên là giả, chẳng phải thật rồi! Ông ta lừa dối ai còn 

được, chứ lừa dối tôi thì đừng hòng! 



Đoạn kinh trên  đây  là  nói đến sự  việc ấy.  Trong  xã  hội  ngày  nay, có 

quá nhiều sự việc mê hoặc con người, chẳng hạn như  “tức thân thành Phật”  

(thành  Phật  ngay  trong  thân  này).  Quý  vị  có  thành  Phật  được  hay  chăng? 

Nói  thật  ra,  tức  thân  đọa  địa  ngục  thì  có,  chứ  đâu  có  tức  thân  thành  Phật! 

Cần  phải  biết  Mật  là  gì?  Mật  là  có  thể  thực  hiện  được  tiêu  chuẩn   “vô  ngã 

 tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”  đã dạy trong 

kinh Kim Cang thì mới có tư cách học. Phải như vậy mới có thể chẳng cần 

đoạn  phiền  não.  Vì  sao  chẳng  đoạn  phiền  não?  Chẳng  có  phiền  não  ư?  Vì 

sao  chẳng  cần?  Bồ  Đề  cũng  chẳng  có  chăng?  Phiền  não,  Bồ  Đề  đều  chẳng 

thể được! Nhập vào cảnh giới ấy, đâu có phải là cảnh giới của phàm phu bọn 

ta! Bởi thế, xác thực là quý vị đều phải đoạn trừ sạch vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  thì  quý  vị  mới  có  tư  cách  học  Mật.  Nếu  quý  vị  vẫn  còn  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  quý  vị  còn  chẳng  đạt  được  lợi  ích  nơi  Hiển 

Giáo, đối với Mật Giáo bất tất phải nói đến nữa! 



Mật  Tông  hay  nói:  “Chẳng  học  Mật  chẳng  thể  thành  Phật”.  Câu  nói 

này đúng hay sai? Đúng, chẳng sai tí nào! Mỗi cá nhân đều phải học Mật thì 

quý vị mới có thể thành Phật. Lúc nào mới học Mật được? Khi quý vị đã là 

Bát Địa Bồ Tát. Trong tương lai, khi quý vị chứng Bát Địa rồi, đức Phật bèn 

dạy  quý  vị  pháp  môn  ấy,  còn  hiện  tại  quý  vị  là  Bồ  Tát  thuộc  địa  nào?  Bát 

Địa Bồ Tát gọi là Bất Động Địa, cho nên ngàn vạn phần đừng bị người khác 

lừa  dối.  Thầy  tôi  là  Chương  Gia  Đại  Sư  rất  tốt!  Tôi  theo  học  với  Ngài  ba 

năm, Ngài chẳng truyền Mật giáo cho tôi vì tôi chẳng có tư cách. Tôi là kẻ 

mới bắt đầu học. Ngài dạy tôi những gì? Ngài dạy tôi lấy Giới Luật làm nền 

tảng,  Mật  pháp  kiến  lập  trên  nền  tảng  Hiển  Giáo.  Hiển  Giáo  kiến  lập  trên 

nền tảng Giới Luật. Bởi thế, Ngài là một vị thầy giỏi thật sự, Ngài dạy cho 

tôi cơ sở. Hiện  tại  những kẻ  vô trí bị  lừa  dối, bị  mê  hoặc chẳng biết  là bao 

nhiêu? Vì thế, đoạn kinh văn này đặt ở đây thật là hay. Di Lặc Bồ Tát nêu ra 

câu hỏi rồi, quý vị hãy xem tiếp đức Thế Tôn dạy chúng ta như thế nào. 



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát ngôn:  

  

 - Di Lặc! Ngã kim vấn nhữ, tùy nhữ ý đáp. 

  

佛告彌勒菩薩摩訶薩言。彌勒。我今問汝。隨汝意答。   

  

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc! Nay ta hỏi ông, ông tùy ý đáp).  



Phật  hỏi  ngược  lại  Di  Lặc  Bồ  Tát,  bảo  rằng:  “Ông  cứ  tùy  ý  mà  trả 

lời”. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược hữu thuyết ngôn: Bồ Tát vị dục viên mãn thành tựu Bồ Đề 

 phần cố,  nhiếp  thủ sanh  tử,  hựu  phục  thuyết  ngôn:  Dĩ  chư  phiền não  vi 

 lợi ích sự. 

  

若有說言。菩薩為欲圓滿成就菩提分故。攝取生死。又復說言。

以諸煩惱為利益事。   

  

 (Nếu có kẻ nói rằng: Bồ Tát vì muốn viên mãn thành tựu Bồ Đề phần 

 nên nhiếp thủ sanh tử, lại có kẻ nói rằng: Lấy các phiền não để làm chuyện 

 lợi ích). 

  

Trong Phật pháp xác thực là có dạy như vậy, nhưng câu tiếp theo đây 

mới là trọng yếu. 

Chánh kinh:  

 

 Như thị thuyết giả, vi dữ lợi ích tương ứng? Phi lợi ích tương ứng? 

 Vi dữ pháp tương ứng? Phi pháp tương ứng? 

  

如是說者。為與利益相應。非利益相應。為與法相應。非法相應

。   

  

 (Thì kẻ nói như vậy là tương ứng với lợi ích hay chẳng tương ứng với 

 lợi ích? Là tương ứng với pháp hay chẳng tương ứng với pháp?)  



Hai câu hỏi này của đức Phật rất hay. Hai câu hỏi ấy như sau:  



- Tương ứng với lợi ích hay không? 



- Tương ứng với pháp hay không? 



Nếu tương ứng thì là Phật nói, nếu không tương ứng, sẽ chẳng phải là 

đức Phật nói. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Nhược chánh thuyết giả, tắc dữ nghĩa lợi tương ứng. 

彌勒菩薩。白佛言。世尊。若正說者。則與義利相應。   

  

 (Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch Thế Tôn! Nếu là chánh thuyết thì sẽ tương ứng với nghĩa lợi)    



Tức  là  tương  ứng  với  lợi  ích.  “Nghĩa  lợi”   là  lợi  ích  chánh  đáng. 

Tương ứng với pháp thì có thể khiến cho pháp Bồ Đề phần được viên  mãn. 

Điều này không sai! Đó là Pháp Thân đại sĩ đấy! Nói với họ như vậy thì là 

chánh thuyết. 



Chánh kinh:  

 

 Phật  ngôn:  “Di  Lặc!  Nhược  thuyết  Bồ  Tát  vị  dục  viên  mãn  Bồ  Đề 

 phần, cố nhiếp thủ sanh tử”. 

  

佛言彌勒。若說菩薩為欲圓滿菩提分故攝取生死。   

  

 (Phật  nói:  “Này  Di  Lặc!  Nếu  nói  Bồ  Tát  vì  muốn  viên  mãn  Bồ  Đề 

 phần mà nhiếp thủ sanh tử”)  



Giống như trong kinh Địa Tạng, Địa Tạng Bồ Tát nói:  “Ta chẳng vào 

 địa  ngục,  ai  vào  địa  ngục” .  Địa  Tạng  Bồ  Tát  làm  được!  Ta  nghe  nói  vậy 

cũng phát khởi tâm đại từ đại bi, theo gót Địa Tạng Bồ Tát vào địa ngục là 

xong rồi, hoàn toàn lầm mất rồi! Bởi lẽ, đấy là những việc thuộc quả địa của 

chư Phật Như Lai, phàm phu chúng ta chẳng có năng lực ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Thuyết  chư  phiền  não  năng  vi  Bồ  Tát  lợi  ích  chi  sự,  như  thị  biện 

 tài, chư Phật Như Lai chi sở tuyên thuyết. Hà dĩ cố? Di Lặc! Thử chư Bồ 

 Tát đắc pháp tự tại.   

  

說諸煩惱能為菩薩利益之事。如是辯才。諸佛如來之所宣說。何

以故。彌勒。此諸菩薩得法自在。   

  

 (Nói các phiền não có thể tạo thành sự lợi ích cho Bồ Tát thì biện tài 

 như vậy được chư Phật Như Lai tuyên nói. Vì sao thế? Này Di Lặc! Các Bồ 

 Tát ấy được tự tại nơi pháp). 



Quý  vị  xem  đó:  Phật  nói  những  pháp  ấy  là  nói  với  những  vị  Bồ  Tát 

được tự tại nơi pháp. Nếu ai đối với pháp vẫn chưa được tự tại thì Phật quyết 

định chẳng nói những pháp ấy. Những Bồ Tát nào được tự tại nơi pháp? Là 

Pháp  Thân  đại  sĩ,  cũng  như  tôi  vừa  mới  đó,  họ  nhập  Bất  Nhị  pháp  môn. 

Những vị này,  mức độ thấp nhất là đã phá được  một phẩm vô minh, chứng 

một phần  Pháp  Thân. Những điều đức Phật dạy  họ chẳng  giống  với  những 

điều Phật dạy cho hạng sơ học chúng ta. Quý vị xem nhé:  



Chánh kinh:  

 

 Sở khởi phiền não, vô hữu quá thất. 

  

所起煩惱。無有過失。    

  

 (Khởi lên phiền não, chẳng có lầm lỗi)  



Các vị ấy tỏ vẻ phiền não, nhưng phiền não ấy chẳng có lầm lỗi, là vì 

sao? Tâm các Ngài thanh tịnh, tâm  rất tự tại! Nói cách khác, đối  với các vị 

Pháp  Thân  đại  sĩ  ấy,  phiền  não  tức  Bồ  Đề,  các  vị  dùng  phiền  não  làm 

phương  cách  độ  sanh.  Chúng  ta  xem  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  phần  năm 

mươi  ba  lần  tham  học,  thấy  Cam  Lộ  Hỏa  Vương  dùng  nóng  giận  để  độ 

chúng  sanh;  nóng  giận  là  đại  phiền  não  đấy  nhé!  Ngài  hiện  vẻ  nóng  giận, 

nhưng tâm Ngài thanh lương tự tại, một dạ từ bi. Điều này chúng ta rất khó 

thấu hiểu nổi! 

Quý  vị  nghĩ  xem:  Cha  mẹ  giáo  huấn  con  cái  mình,  có  lúc  đánh,  có  lúc 

chửi, có  lúc  mặt  mũi  rất khó coi,  là  vì sao?  Là  vì  yêu  thương, che chở con 

mình đấy chứ! Là để dạy con thành người đấy chứ! Chứ nào phải là giận dữ 

thật sự đâu! Cha  mẹ dùng phương cách ấy đối với con cái mình, sao không 

dùng phương cách ấy đối với con cái người khác? Là vì yêu thương, gìn giữ 

vậy! Con cái người khác chẳng liên quan gì đến  mình, cho nên thường tươi 

cười đó mà! Quý vị đối chiếu những điều được nói trong đoạn kinh này với 

kinh Hoa Nghiêm, sẽ thấy rất thú vị! Bởi lẽ đó, các Ngài khởi lên phiền não, 

nhưng không có lầm lỗi! 



Chánh kinh:  

 

 Thị  vi  Bồ  Tát  thiện  xảo  phương  tiện,  phi  chư  Thanh  Văn,  Duyên 

 Giác cảnh giới.   

  

是為菩薩善巧方便。非諸聲聞緣覺境界。   

  

 (Đấy  là  phương  tiện  hay  khéo  của  Bồ  Tát,  chẳng  phải  là  cảnh  giới 

 của hàng Thanh Văn, Duyên Giác).  



Chẳng phải là cảnh giới của Thanh Văn, A La Hán, Bích Chi Phật, các 

vị ấy chẳng làm được! Các vị ấy còn chẳng làm được thì phàm phu chúng ta 

làm sao  nổi? Nhất định phải biết điều  này. Chúng ta phải biết, phải  hiểu rõ 

Phật pháp ở mức độ cao, nhưng quyết định chẳng học đòi các Ngài ấy được, 

đó chẳng phải là cảnh giới ta làm được! 





Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Nhược  hữu  phiền  não,  bất  năng  vị  tha tác  lợi ích  sự,  diệc 

 bất năng viên mãn Bồ Đề phần pháp, nhi phát khởi giả,   bất dữ nghĩa lợi 

 tương ứng, bất dữ pháp tương ứng, đản vi hạ liệt thiện căn nhân giả, Bồ 

 Tát ư trung ninh xả thân mạng, diệc bất tùy bỉ phiền não nhi hành. 

  

彌勒。若有煩惱。不能為他作利益事。亦不能滿菩提分法。而發

起者。不與義利相應。不與法相應。但為下劣善根因者。菩薩於中寧

舍身命。亦不隨彼煩惱而行。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu có phiền não, chẳng thể vì người khác làm điều lợi 

 ích, cũng chẳng thể viên mãn pháp Bồ Đề phần, mà phát khởi, chẳng tương 

 ứng  với  nghĩa  lợi,  chẳng  tương  ứng  với  pháp,  chỉ  tại  thành  cái  nhân  cho 

 thiện căn hèn kém, thì Bồ Tát thà xả thân mạng chứ chẳng hành theo những 

 phiền não đó).  





Đoạn  khai  thị  này  vô  cùng  yếu  khẩn.  Nếu  bây  giờ  có  ai  nói  với  ta 

những  điều  [chẳng  tương  ứng  với  lợi  ích,  chẳng  tương  ứng  với  pháp]  như 

thế đó, ta chớ nên tùy thuận theo. Nếu quý vị tùy thuận theo lời ấy, nói cách 

khác  là  quý  vị  tùy  thuận  làm  ác,  quý  vị  sẽ  đọa  tam  đồ  đấy!  Nếu  là  bị  ép 

buộc,  bất  đắc  dĩ,  trong  tâm  mình  phải  hiểu  rõ,  phải  chân  chánh  sám  hối, 

thiện thì ta tùy thuận theo, còn ác thì chẳng tùy thuận. Lúc quý vị tùy thuận 

sẽ  “chẳng tạo thành cái nhân cho thiện căn hèn kém”,  “hạ liệt” (hèn kém) là 

tam đồ ác đạo! Một đệ tử Phật chân chánh, một Bồ Tát chân chánh tu hành 

bèn thà xả thân mạng, chứ chẳng thể tùy thuận phiền não mà hành! 

 



Chánh kinh:  

 

 Hà  dĩ  cố?  Di  Lặc!  Hữu  dị  Bồ  Tát  đắc  trí  lực  cố,  ư  chư  phiền  não 

 hiện hữu phan duyên. 

  

何以故。彌勒。有異菩薩得智力故。於諸煩惱現有攀緣。   

   

 (Vì  sao  thế?  Này  Di  Lặc!  Có  Bồ Tát khác  do  đắc  trí  lực  nên  đối  với 

 các phiền não bèn hiện có vin nắm). 



Đây là nói về các Pháp Thân đại sĩ, các Ngài thị hiện. Các vị  “Bồ Tát 

 khác”   ấy  là  những  vị  Bồ  Tát  tâm  đã  thanh  tịnh,  giống  như  trong  kinh  Vô 

Lượng  Thọ  nói  là   “thanh  tịnh  bình  đẳng  giác”,   tâm  các  Ngài  thật  sự  đạt 

được tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, trong hết thảy cảnh duyên chỉ giác chứ 

không  mê. Các vị  Bồ Tát ấy có trí  huệ, trí huệ Bát Nhã  hiện tiền.  “Đối với 

 các phiền não bèn hiện có vin nắm”  là vì  lợi  ích chúng sanh, các Ngài bèn 

dùng thủ đoạn ấy, cho nên chẳng có lỗi lầm gì! Các Ngài làm được, ta không 

làm được đâu! 



Trong lịch sử, cũng như trong phim ảnh hiện thời, các vị đã từng xem 

truyện  Tế  Công,  Tế  Công  ưa  uống  rượu,  Ngài  có  vì  rượu  mà  làm  bậy  hay 

không?  Ngài  có  uống  đến  say  khướt  hay  chăng?  Chẳng  hề  có!  Cận  đại, 

chúng  ta  biết  đến  vị  Phật  sống  chùa  Kim  Sơn:  Năm  Dân  Quốc  thứ  nhất 

(1911),  pháp  sư  Diệu  Thiện  ở  chùa  Kim  Sơn,  Trấn  Giang,  tỉnh  Giang  Tô, 

hành vi cũng chẳng khác Tế Công mấy tí, chẳng khác gì nhau, cũng lôi thôi 

nhếch nhác. Ngài ăn uống, sanh hoạt đi đứng vô cùng tùy tiện, chẳng có chút 

câu thúc  nào, nhưng  người học Phật chúng ta chẳng  học theo được. Quý  vị 

xem  Ngài ăn cơm, ăn  hai, ba  mươi chén không  hề chi,  mấy  ngày chẳng ăn 

cơm cũng chẳng  việc gì. Tại Đài  Loan có một vị pháp sư theo dõi Ngài rất 

kỹ, theo dõi những việc Ngài đã làm, đó là pháp sư Lạc Quán. Sư viết thành 

sách Kim Sơn Hoạt Phật Truyện Ký. Có một bữa, Ngài ép pháp sư Lạc Quán 

ăn  cơm,  cứ  từng  chén,  từng  chén  ép  ăn,  pháp  sư  Lạc  Quán  vô  tình  ăn  hết 

mười chén cơm, đó là do sức gia trì của Ngài vậy. 



Pháp sư Lạc Quan từng hỏi Ngài: “Ăn nhiều vậy sao chẳng bị no căng 

bụng?”  Ngài  đáp:  “Ông  chưa  nghe  nói  trong  Phật  pháp  chẳng  tăng  chẳng 

giảm ư?” Bất tăng bất giảm là chuyện của người ta, ta chẳng học được, ta bắt 

chước  Ngài  chắc  chắn  sẽ  sanh  bệnh.  Ngài  làm  được  chuyện  chẳng  tăng 

chẳng  giảm:  Ăn  nhiều đến  mấy  vẫn chẳng tăng, không ăn  vẫn chẳng  giảm. 

Ngài có năng lực ấy, những người tầm thường chúng ta chẳng học đòi được 

đâu! Câu tiếp theo là:  



Chánh kinh:  

 

 Hữu dị Bồ Tát, vô trí lực cố. 

  

有異菩薩。無智力故。   

  

 (Có Bồ Tát khác, vì không có trí lực)  





Không  có  trí  huệ,  không  có  thần  thông  đạo  lực,  đây  cũng  là  nói  có 

một hạng Bồ Tát có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 



Chánh kinh:  

  

 Ư chư phiền não, tăng thượng chấp trước. 

於諸煩惱。增上執著。   

  

 (Đối với các phiền não, chấp trước tăng mạnh mẽ thêm).   



Lúc quý vị muốn học theo như thế, phiền não sẽ càng tăng thêm. Điều 

khai thị trong đoạn này cực trọng yếu, trong xã hội hiện tại của chúng ta, ở 

bất  cứ  địa  phương  nào  cũng  đều  thấy  có  hiện  tượng  này.  Chính  mình phải 

minh bạch, phải hiểu rõ ràng. 

Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh Lược Giảng, phần 2 hết 



---o0o--- 



Phần 3 

 

7. Tướng trạng bất đồng giữa huệ hạnh Bồ Tát và sơ nghiệp Bồ Tát 







Đoạn dưới đây thuyết minh Pháp Thân đại sĩ và sơ học Bồ Tát chẳng 

giống nhau. 







Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Như ngã giải Phật sở thuyết nghĩa, nhược chư Bồ Tát ư 

 hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung. 

  

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。如我解佛所說義。若諸菩薩。於

后末世五百歲中。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch đức Thế Tôn! Như con hiểu nghĩa đức Phật đã nói, nếu các Bồ 

 Tát vào đời mạt sau, trong năm trăm năm)  

  

 Đây  là  nói  về  những  người  học  Phật  chúng  ta  trong  hiện  tại,  chẳng 

 luận là xuất gia hay tại gia.  



Chánh kinh:  

 Nhạo dục ly chư nghiệp chướng triền phược. 

樂欲離諸業障纏縛。   

 (Thích được lìa các nghiệp chướng trói buộc)  

 Tiếp  theo  đây  nói  đến  năm  sự  việc,  điều  thứ  nhất  là  “hy  vọng”.  Chữ 

“nhạo”   (樂 ) là yêu thích, là hy vọng. Chúng ta hy vọng thoát khỏi nghiệp 

 chướng ràng buộc. 



Chánh kinh:  

 Tự vô tổn hại, nhi đắc giải thoát. 

自無損害而得解脫。   

 (Tự chẳng tổn hại mà được giải thoát)  

Trong quá trình tu học của một đời này, có thể chẳng bị tổn hại mà còn 

giải trừ phiền não, thoát ly sanh tử luân hồi. 

Chánh kinh:  

 Thị nhân đương ư Bồ Tát hạnh trung thâm sanh tín giải. 

是人當於菩薩行中深生信解。   

 (Người ấy nên sanh tâm tin hiểu sâu xa đối với hạnh Bồ Tát)  



Nếu trong một đời này, quý vị mong đạt được hai mục tiêu; hai mục tiêu 

ấy  vô  cùng  thuần  chánh;  nói  theo  cách  bây  giờ,  mục  tiêu  thứ  nhất  là  tiêu 

nghiệp chướng. Tôi nói “tiêu nghiệp chướng”, ai nấy đều hiểu, còn kinh nói 

là   “thích  được  lìa  các  nghiệp  chướng  trói  buộc” .  Mục  tiêu  thứ  hai  là  liễu 

thoát sanh tử luân hồi. Nếu như quý vị học Phật, lấy điều này làm  mục tiêu 

thì trong phần sau, Bồ Tát sẽ giảng hãy nên dùng tâm tư, thái độ như thế nào 

để tu  hành.  “Người ấy nên sanh tâm tin hiểu sâu xa đối với hạnh  Bồ Tát”: 

Bộ  kinh  này  giảng  về  hạnh  Bồ  Tát.  Đối  với  những  điều  được  giảng  trong 

kinh  này, quý  vị phải sanh tâm tin  hiểu sâu  xa, phải tin tưởng, phải hiểu  rõ 

nhé! Đức Phật dạy chúng ta trong kinh này, điều thứ nhất là  “chẳng tìm lỗi 

 người khác, chẳng nêu lỗi người khác” ; ở đây, Di Lặc Bồ Tát cũng nhắc lại:  



Chánh kinh:  

 Ư tha quá thất, bất sanh phân biệt.   

於他過失不生分別。   

(Đối với lầm lỗi của người khác, chẳng sanh phân biệt)   



Quý vị nói đi, học Phật phải bắt đầu từ đâu? 

Phải bắt đầu từ chỗ này. Chẳng cần phải vạch tìm lỗi người khác, chẳng 

muốn  thấy  lỗi  người  khác,  chẳng  muốn  kể  lỗi  người  khác,  cứ  bắt  đầu  thực 

hiện từ chỗ này! Ý nghĩa của câu nói này, nghĩ ra rất sâu xa. Bởi vì căn bệnh 

lớn nhất của con người hiện thời là nói đến lầm lỗi của người khác: Nhà họ 

Trương  giỏi,  nhà  họ  Lý  dở.  Chẳng  chạm  mặt  nhau  thì  thôi,  hễ  chạm  mặt 

nhau toàn là kể xấu người khác, chớ hề kể tội chính mình! Quý vị thấy đó: 

Phật xếp chuyện này thành điều đầu tiên nhằm để trị căn bệnh nặng của quý 

vị đấy. Nếu chẳng áp  dụng cho khéo cách trị bệnh  này, bệnh của kẻ ấy  hết 

cách cứu! 

Vì  thế,  bây  giờ  quý  vị  phải  hiểu  cho  rõ:  Ngày  nay,  chúng  ta  học  Phật 

phải bắt đầu từ đâu? Đừng  nói đến  lỗi  người khác, phải bắt đầu từ đó. Căn 

bệnh tập khí này rất nặng, hằng ngày chú ý tìm lỗi người khác, đó là tâm gì 

vậy? Tâm quý vị làm sao thanh tịnh cho được? Tâm chẳng thanh tịnh, niệm 

Phật chẳng thể vãng sanh. Bởi vậy, điều này chính là căn bệnh lớn đấy nghe! 

Chúng  ta  đều  coi  thường,  đều  chẳng  chú  ý  đến  sự  việc  này.  Hôm  nay  đọc 

đến bộ kinh này, suy nghĩ kỹ  mới thấy có lý lắm chứ! Lại nghĩ đến Lục Tổ 

từng nói:  “Nếu ai chân thật tu đạo, chẳng thấy lỗi thế gian”  mới thấy câu ấy 

hoàn toàn tương ứng với điều Phật giảng ở đây. 



Chánh kinh:  

Chí cầu Như Lai chân thật công đức.    

志求如來真實功德。   

 (Chí cầu công đức chân thật của Như Lai)  



 Mục tiêu của bản thân chúng ta là gì? Là cầu công đức chân thật của 

 Như  Lai.  Như  Lai  là  ai?  Là Chân  Như  bản  tánh.  Kinh  Kim  Cang  giảng 

 rất rõ ràng: Hễ nói đến “Như Lai” thì đều là từ tự tánh mà nói, còn nói 

 “chư Phật” là từ hình tướng mà nói. Bởi vậy, chẳng nói là “chí cầu công 

 đức  chân  thật của  chư  Phật”.  Nếu  nói “chư  Phật”  là  nói  theo  bề  ngoài, 

 nói theo mặt Tướng; nói “Như Lai” là nói theo mặt Tánh; nói theo công 

 đức chân thật của tâm tánh, tự tánh. Điều khai thị này rất trọng yếu vậy! 



Chánh kinh:  

 Phật ngôn: “Như thị, như thị”. 

佛言如是如是。   

 (Phật nói: “Đúng như vậy, đúng như vậy”)  



Di Lặc Bồ Tát thuyết pháp như thế, đức Thế Tôn ấn chứng cho Ngài, ấn 

chứng [điều Bồ Tát nói giống như] là Phật nói. Phật bảo những điều Bồ Tát 

Di Lặc nói hoàn toàn chính xác. 



Chánh kinh:  

 Di  Lặc!  Thị  cố  đương  ư  chư  Bồ  Tát  đẳng  phương  tiện  hạnh  trung, 

 thâm sanh tín giải. 

彌勒。是故當於諸菩薩等方便行中。深生信解。   

 (Này Di Lặc! Vì thế phải nên sanh lòng tin hiểu sâu xa đối với các hạnh 

 phương tiện của hàng Bồ Tát). 



 Phật  ấn  chứng  cho  Bồ  Tát  xong,  lại  đặc  biệt  nhấn  mạnh  một  điều: 

 Phải sanh lòng tin hiểu sâu xa đối với hạnh Bồ Tát. Trong phần trên, Di 

 Lặc Bồ Tát đã nói [điều này rồi], ở đây, đức Thế Tôn lại nhắc lại để chúng 

 ta đoạn nghi sanh tín. 



Chánh kinh:  

 Hà dĩ cố? Huệ hạnh Bồ Tát phương tiện chi hạnh, nan tín giải cố. 

何以故。慧行菩薩方便之行。難信解故。   

 (Vì sao vậy? Vì khó thể tin hiểu hạnh phương tiện của huệ hạnh Bồ Tát) 



“Huệ hạnh”   là Pháp Thân đại sĩ. Đối với họ, đức Phật nói “phiền não 

tức  Bồ  Đề,  sanh  tử  tức  Niết  Bàn”  ,  chứ  chẳng  nói  với  ai  khác.  Hạnh 

 phương  tiện  của  họ  quá  sâu,  ý  nghĩa  quá  sâu,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác, 

 phàm  phu  đều  chẳng  thể  lý  giải.  Chúng  ta  thấy  được  rằng:  Kinh  này 

 thường  giảng  những  điều  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  hạnh  của  các  vị  ấy  thật 

 chẳng thể nghĩ bàn. 



Chánh kinh:  

 Di Lặc! Thí như Tu Đà Hoàn nhân thị phàm phu hạnh. 

彌勒。譬如須陀洹人示凡夫行。   

 (Này Di Lặc! Ví như bậc Tu Đà Hoàn thị hiện hạnh phàm phu)  



Ở đây, đức Phật nêu một thí dụ: Lấy địa vị tu hành chứng quả thấp nhất 

(Tu  Đà  Hoàn)  nhằm  chỉ  rõ  họ  chẳng  giống  như  chúng  ta.  Tu  Đà  Hoàn  thị 

hiện  làm  phàm  phu,  giả  vờ  làm  phàm  phu,  chứ  họ  chẳng  phải  thật  sự  là 

phàm phu đâu nhé! 



Chánh kinh:  

 Như thị phàm phu dữ Tu Đà Hoàn vị các sai biệt. 

如是凡夫。與須陀洹位各差別。   

 (Phàm phu như thế so với Tu Đà Hoàn thì địa vị sai biệt). 



Đem phàm phu thật sự so với Tu Đà Hoàn thì sai biệt rất lớn. 



Chánh kinh:  

 Phàm phu ngu nhân dĩ tham, sân, si chi sở triền cố, đọa chư ác đạo. 

凡夫愚人。以貪瞋  痴之所纏故墮諸惡道。   

(Kẻ  phàm  phu  ngu  muội  do  bị  tham,  sân,  si  trói  buộc  nên  đọa  vào 

các ác đạo)   



 Kẻ phàm phu ấy cả ngày từ sáng đến tối khởi tâm động niệm là tham, 

 sân, si, mạn; học Phật cũng là tham, sân, si, mạn; thậm chí xuất gia vẫn 

 cứ tham, sân, si, mạn; giảng kinh thuyết pháp cũng là tham, sân, si, mạn. 

 Trong  phần  trước,  tôi  đã  chẳng  từng  nói  rồi  đó  hay  sao?  Cúng  dường, 

 cung kính nhiều thì tiếng giảng sang sảng; cúng dường ít thì chẳng muốn 

 giảng nữa, chỉ muốn gấp rút bỏ đi. Toàn là gây tạo tham, sân, si, mạn mà 

 thôi! Tương lai sẽ đi về đâu? Đọa trong các ác đạo! Đó là phàm phu đấy! 



Chánh kinh:  

 Nhi  Tu  Đà  Hoàn  ư  tham,  sân,  si,  thiện năng liễu  đạt; chung bất  đọa 

 lạc tam ác đạo nhĩ! 

而須陀洹於貪瞋痴善能了達。終不墮落三惡道耳。   

 (Nhưng  Tu  Đà  Hoàn  khéo  có  thể  liễu  đạt  tham,  sân,  si,  trọn  chẳng  bị 

 đọa lạc trong ba ác đạo)  



 Quý  vị  làm  sao  sánh  bằng  người  ta!  Tiểu  Thừa  Sơ  Quả  chưa  đoạn 

 tham, sân, si. Đức Phật đã giảng rất rõ ràng: Tiểu Thừa Tu Đà Hoàn đã 

 đoạn tám mươi tám phẩm Kiến Hoặc trong tam giới, nhưng tám mươi mốt 

 phẩm Tư Hoặc hoàn toàn chưa đoạn, họ vẫn có đủ tham, sân, si. Nhưng 

 dù  có  đủ  tham,  sân,  si,  họ  đã  liễu  đạt,  tức  là  đã  hiểu  rõ;  cho  nên  dù  có 

 khởi lên ý niệm tham, sân, si, họ cũng chẳng bị đọa trong tam ác đạo. Bản 

 lãnh  của  họ  là  ở  chỗ  này!  Đối  với  tham,  sân,  si,  mạn,  chúng  ta  mê  mà 

 chẳng giác, họ đối với tham, sân, si là giác chẳng mê. Do giác chẳng mê 

 nên  có  năng  lực  chẳng  đọa  tam  ác  đạo.  Nêu  ra  một  thí  dụ  rõ  ràng  như 

 thế. Phàm phu còn chẳng sánh bằng Tu  Đà Hoàn, huống hồ đem so với 

 huệ hạnh Bồ Tát! Huệ hạnh là Pháp Thân đại sĩ đấy nhé! 



Chánh kinh:  

 Di Lặc! Huệ hạnh Bồ Tát diệc phục như thị, ư tham, sân, si tập khí vị 

 đoạn. 

彌勒。慧行菩薩亦復如是。於貪瞋痴習氣未斷。   

 (Này Di Lặc! Huệ hạnh Bồ Tát cũng giống như thế: Chưa đoạn tập khí 

 tham, sân, si)  



 Huệ  hạnh  Bồ  Tát  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  Pháp 

 Thân,  đã  đoạn  tham,  sân,  si;  xác  thực  là  chẳng  còn  [tham,  sân,  si],  đã 

 đoạn phiền não Kiến - Tư, đã đoạn Trần Sa Vô Minh. Dù đã đoạn, họ vẫn 

 còn  có  chút  tập  khí  chưa  đoạn.  Điều  này  chẳng  trở  ngại  chi.  Chữ  “tập 

khí”   chẳng dễ hiểu cho lắm, cổ nhân có nêu thí dụ sau đây cho chúng ta 

 dễ  hiểu:  Ví  như  cái  bình  đựng  rượu,  rượu  đã  cạn  sạch  sành  sanh,  một 

 giọt  cũng  chẳng  còn,  mặt  trong  bình  đã  được  chùi  sạch  bóng,  đích  thực 

 chẳng  có  gì  hết,  nhưng  vẫn  nghe  thoảng  chút  mùi rượu.  Đó  gọi  là  “tập 

khí”.   Trong thực tế, huệ hạnh Bồ Tát thật sự đã đoạn sạch [tham, sân, si] 

 rồi, xác thực là chẳng còn có  [tham, sân, si], nhưng vẫn còn có chút tập 

 khí. 



Chánh kinh: 

 Bỉ diệc biệt dư sơ nghiệp Bồ Tát. 

彼亦別余初業菩薩。   

 (Họ cũng khác với các sơ nghiệp Bồ Tát khác)  



 Họ cũng chẳng giống với các sơ nghiệp Bồ Tát. 



 Chánh kinh:  

Hà  dĩ  cố?  Kỳ  tâm  bất  vị  phiền  não  sở  phú,  bất  đồng  sơ  nghiệp  chư  Bồ 

Tát đẳng, độn  hạnh  Bồ Tát vô  hữu thiện  xảo, đồng chư phàm phu bất  năng 

xuất ly.   

何以故。其心不為煩惱所覆。不同初業諸菩薩等。鈍行菩薩無有善

巧。同諸凡夫不能出離。  

 (Vì  sao  vậy?  Tâm  họ  chẳng  bị  phiền  não  che  lấp,  chẳng  giống  như 

 những  hàng  sơ  nghiệp  Bồ  Tát  hoặc  độn  hạnh  Bồ  Tát  chẳng  có  thiện  xảo, 

 giống như các phàm phu chẳng thể xuất ly).   



Huệ  hạnh  Bồ  Tát tập  khí  chưa  đoạn,  nhưng  đã  thật  sự  đoạn  sạch  phiền 

não  rồi,  xác  thực  chẳng  có  phiền  não.  Các  ngài  chẳng  giống  sơ  nghiệp  Bồ 

Tát. Chữ  “biệt”  (別) ở đây nghĩa là sai biệt, chẳng giống nhau. Vì sao?  “Kỳ 

 tâm  bất  vị  phiền  não  sở  phú” (tâm  họ  chẳng  bị  phiền  não  che  lấp).  “Phú” 

(覆)  là chướng  ngại. Phiền  não chẳng còn có thể  gây trở  ngại cho  họ  được 

nữa, bởi vậy, họ khác sơ nghiệp Bồ Tát. 

 “Độn hạnh Bồ Tát”  là Bồ Tát độn căn, tức là hàng Bồ Tát không có trí 

huệ  như trong  kinh  này  đã  nói.  Sơ  học  Bồ  Tát  và  Bồ  Tát  không  có  trí  huệ 

giống hệt như phàm phu.  “Không có thiện xảo, giống như phàm phu chẳng 

 thể xuất ly”: Chẳng thể lìa khỏi lục đạo, chẳng thể thoát ly tam giới. 



Chánh kinh:  

 Di Lặc! Huệ hạnh Bồ Tát nhất thiết trọng tội.   

彌勒。慧行菩薩一切重罪。   

 (Này Di Lặc! Hết thảy trọng tội của huệ hạnh Bồ Tát)  

  

Những  “trọng tội”  ấy do tập khí biến hiện. Giống như trong năm  mươi 

ba lần tham học của kinh Hoa Nghiêm, chúng ta thấy có những vị huệ hạnh 

Bồ  Tát:  Bà-la-môn  Thắng  Nhiệt  ngu si, Cam  Lộ Hỏa Vương  nóng  giận, cô 

gái Mật Tô Phiệt Đa tham ái. Ba vị ấy tượng trưng cho ba độc tham - sân - 

si. Đấy là hết thảy trọng tội. 



 Chánh kinh:  

 Dĩ trí huệ lực tất năng tồi diệt, diệc bất nhân bỉ, đọa ư ác đạo. 

以智慧力悉能摧滅。亦不因彼墮於惡道。   

 (Do sức trí huệ nên đều có thể dẹp tan, cũng chẳng vì đó mà đọa ác đạo) 



Sức  trí  huệ  ấy  là  do  quán  hạnh  tương  ứng  nên  hiện  ra  vẻ  tạo  tác  ác 

nghiệp như thế, chứ cõi lòng họ thanh tịnh, chẳng nhiễm  mảy trần. Đối với 

hết thảy chúng sanh,  họ  thật sự đại từ đại  bi, chỉ dùng thủ  đoạn ấy để  giáo 

hóa chúng sanh mà thôi. Vì thế, họ chẳng bị đọa ác đạo! Họ thường trụ trong 

Nhất Chân pháp  giới, chẳng  những  không thuộc trong sáu đường,  mà cũng 

chẳng  thuộc  trong  mười  pháp  giới.  Điều  này  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  phải 

nhận  thức  rõ.  Nếu  hiểu  lầm  điều  này  là  sai  mất  rồi.  Hiểu  được  thân  phận, 

năng  lực  của  chính  mình  thì  đối  với  những  vị  ấy,  chúng  ta  chỉ  biết  kính 

ngưỡng, chứ tuyệt đối chẳng thể học theo, học theo là hỏng đấy! 



Chánh kinh:  

 Di Lặc! Thí như hữu nhân, ư đại hỏa tụ, đầu dĩ tân mộc, sổ sổ thiêm 

 chi. Như thị thiêm dĩ, kỳ diệm chuyển xí, di cánh tăng minh, vô  hữu  tận 

 diệt. 

彌勒。譬如有人。於大火聚。投以薪木。數數添之。如是添已。其

焰轉熾。彌更增明。無有盡滅。   

 (Này  Di  Lặc!  Ví  như  có  người  đối  với  đống  lửa  lớn,  bỏ  thêm  củi  mới, 

 nhiều lượt thêm củi. Thêm củi như thế, ngọn lửa càng cháy mạnh hơn, càng 

 sáng thêm hơn, chẳng bị tắt mất). 



 Ở  đây,  đức  Phật  nêu  một  tỷ  dụ:  Ví  như  có  người  đốt  một  chậu  lửa, 

 chẳng ngừng bỏ thêm củi vào. Bởi đó, lửa càng cháy càng mạnh thêm lên, 

 ánh  lửa  càng  lúc  càng  sáng  rực  hơn.  Đây  chính  là  “phiền  não  tức  Bồ 

 Đề”. Phiền não là củi, là củi khô nỏ, bỏ vào trong lửa càng làm cho ánh 

 sáng tỏa bừng. Đoạn này có ý nghĩa như vậy. 



Chánh kinh:  

 Di Lặc! Huệ hạnh Bồ Tát diệc phục như thị, dĩ trí huệ hỏa thiêu phiền 

 não tân. 

彌勒。慧行菩薩亦復如是。以智慧火。燒煩惱薪。   

 (Này Di Lặc! Huệ hạnh Bồ Tát cũng giống như thế: Dùng lửa trí huệ đốt 

 củi phiền não) 

 

 Ánh  lửa  tượng  trưng  trí  huệ.  Bỏ  thêm  củi  vào,  củi tức  là  phiền  não, 

 càng  gieo  phiền  não  vào  thì trí  huệ  của  họ  càng  lớn.  Bởi  thế,  phiền  não 

 chính là Bồ Đề. 

  

 Chánh kinh: 

Như thị thiêm dĩ, trí huệ chi hỏa chuyển cánh tăng minh, vô hữu diệt tận. 

Di Lặc! Như thị, như thị. Huệ hạnh Bồ Tát trí huệ chi lực, thiện xảo phương 

tiện, nan khả liễu tri.   

如是添已。智慧之火。轉更增明。無有盡滅。彌勒。如是如是。慧

行菩薩智慧之力。善巧方便難可了知。   

(Thêm  vào  như vậy, lửa  trí  huệ  hóa ra  càng sáng  hơn, chẳng bị tắt 

mất.  Này  Di  Lặc!  Đúng  như  vậy  đấy,  đúng  như  vậy  đấy.  Khó  thể  hiểu 

trọn sức trí huệ, phương tiện thiện xảo của huệ hạnh Bồ Tát)  

 

 Người  bình  thường  chẳng  thể  biết  nổi  điều  này  đâu  nhé!  Cảnh  giới 

 của các Ngài quá cao, sở chứng của các Ngài quá sâu. Bởi thế, đối với các 

 Ngài,  phiền  não  càng  giúp  tăng  trưởng  trí  huệ,  còn  đối  với  chúng  ta, 

 phiền  não  giúp  ta  đọa  tam  đồ,  phải  cảm  lấy  khổ  báo,  hoàn  toàn  chẳng 

 giống nhau! 

  

---o0o--- 

8. Sơ nghiệp Bồ Tát phải nên quan sát những điều tai hại của lợi dưỡng, 

ồn náo, ngôn luận thế gian, sự vụ 

  

  

 Xem tiếp kinh văn, chúng ta sẽ thấy trong đoạn kinh tiếp theo đây, 

 đức Phật  đặc biệt giáo huấn chúng ta: Hàng sơ học Bồ  Tát phải hiểu rõ 

 những tai hại của danh văn, lợi dưỡng. Bởi lẽ, trong thời đại hiện tại, bất 

 luận  xuất  gia  hay  tại  gia  phát  tâm  hành  Bồ  Tát  đạo,  hễ  làm  công  tác 

 hoằng pháp lợi sanh thì danh văn, lợi dưỡng sẽ hiện hữu rất nhanh. Nếu 

 quý  vị  chẳng  biết  lợi  hại,  cứ  để  nó  lôi  mình  theo  mãi  thì  thật  đáng  tiếc 

 quá! Bởi thế, ở đây, đức Phật đặc biệt nêu lời cảnh tỉnh. Xin hãy xem kinh 

 văn:  

  

  

 Chánh kinh:  

  

Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát bạch Phật ngôn:   



- Thế  Tôn!  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  ký  xuất  gia  dĩ,  vị  đắc  huệ  lực  nhi  dục 

đắc  giả,  đương  xả  hà  pháp?  Đương  tu  hà  pháp?  Vị  sanh  huệ  lực  năng  linh 

xuất sanh, dĩ sanh huệ lực năng linh tăng trưởng. 



爾時。彌勒菩薩摩訶薩白佛言。世尊。初業菩薩既出家已。未得

慧力而欲得者。當舍何法。當修何法。未生慧力能令出生。已生慧力

能令增長。   

 

(Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát Ma Ha Tát bạch Phật rằng:  

 

- Bạch đức Thế Tôn! Sơ  nghiệp Bồ Tát  đã  xuất gia rồi, chưa đắc 

huệ lực mà muốn đắc thì nên bỏ những pháp nào? Nên tu những pháp 

nào  để  huệ  lực  chưa  sanh  sẽ  sanh  ra,  huệ  lực  đã  sanh  sẽ  được  tăng 

trưởng?) 



Câu hỏi của Bồ Tát chính là những điều tâm ta mong cầu.  “Sơ nghiệp Bồ 

 Tát”  chính là sơ học Bồ Tát đã xuất gia rồi. Ý nghĩa chữ “xuất gia” này rất 

rộng,  chẳng  phải  là  cạo  đầu,  mặc  áo  rộng  tay  thụng  mới  là  người  xuất  gia. 

Người  như thế chưa chắc đã  là  xuất  gia!  Ở đây,  xuất  gia  là  đã thật sự  đem 

những phiền não, tham ái trong tâm bỏ đi rồi thì mới gọi là “xuất gia”, tức là 

ra  khỏi  nhà  phiền  não,  ra  khỏi  nhà  sanh  tử.  Sáu  nẻo  luân  hồi  là  nhà,  vượt 

thoát khỏi sáu nẻo luân hồi là  “xuất gia”.  Chẳng thể thoát khỏi sáu nẻo luân 

hồi thì quý vị vẫn là tại gia vậy! 

Lục đạo  luân  hồi được tạo thành  như thế  nào? Do phiền  não tạo thành. 

Bởi thế, nếu trong tâm có thị - phi, ta - người, có tham, sân, si, mạn thì quý 

vị chưa xuất gia. Nếu trong tâm đã bỏ được thị - phi, ta - người, chẳng còn 

có  tham,  sân,  si,  mạn  thì  quý  vị  là  xuất  gia.  Người  mới  xuất  gia  đó  trí  huệ 

chưa  mở  mang, đang  mong được  mở  mang  trí  huệ. Cho  nên   “đương xả hà 

 pháp, đương tu hà pháp”: Chúng ta nên bỏ những điều gì, nên tu những điều 

gì, ngõ hầu  “huệ lực chưa sanh sẽ được xuất sanh”,  trí huệ đã sanh sẽ tăng 

trưởng thêm, chẳng bị lui sụt. Những điều Di Lặc Bồ Tát đã hỏi ở đây chính 

là  điều tâm chúng ta  mong  mỏi. Tiếp theo đây,  đức  Phật khai thị, chúng ta 

hãy nên chú ý. 



Chánh kinh:  

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

 -  Di  Lặc!  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  ký  xuất  gia  dĩ,  dục  linh  huệ  lực  nhi  đắc 

 tăng trưởng, đương ư lợi dưỡng tri kỳ quá thất, ưng tu xả ly. 

佛告彌勒菩薩言。彌勒。初業菩薩既出家已。欲令慧力而得增長。

當於利養知其過失。應須舍離。   

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

 - Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát đã xuất gia rồi, muốn khiến cho huệ lực 

 được tăng trưởng thì hãy nên biết lỗi lầm của lợi dưỡng, phải nên lìa bỏ nó).  



Đây  là  lời  đáp  cho  câu  hỏi   “Bồ  Tát  nên  xả  những  pháp  nào?”   Ở  đây, 

đức Phật dạy rõ: Phải bỏ danh văn, lợi dưỡng. Muốn bỏ được danh văn, lợi 

dưỡng thì trước hết phải hiểu được những lỗi lầm của danh văn, lợi dưỡng. 

Nếu quý vị đã biết những tai hại của chúng, tự nhiên quý vị sẽ bỏ được. 



Chánh kinh:  

 Nhược háo hội náo, thế tục ngôn  thoại, đam trước thùy miên, quảng 

 doanh chúng vụ, nhạo chư hý luận, như thị quá thất giai ưng viễn ly. 

若好憒鬧。世俗言話。耽著睡眠。廣營眾務。樂諸戲論。如是過失

。皆應遠離。   

(Nếu  ưa  thích  náo  nhiệt,  ngôn  luận  thế  tục,  ham  mê  ngủ  nghê,  làm  đủ 

mọi việc, thích các lời giỡn cợt; những lầm lỗi như thế đều phải nên xa lìa).   



Tiếp theo, lại đặc biệt thêm một câu. 



Chánh kinh:  

 Thị cố, ưng xả lợi dưỡng.   

是故應舍利養。   

 (Vì thế, phải bỏ lợi dưỡng). 

  

Quý vị xem đó: Trong đoạn này, đức Phật hai lần nhắc đến lợi dưỡng, đủ 

thấy cội rễ lầm lỗi nằm tại lợi dưỡng. Nếu chẳng tham lợi dưỡng sẽ dễ dàng 

bỏ  được  những  sai  trái  khác.  Tham  chấp  lợi  dưỡng  thì  những  lỗi  lầm  khác 

cũng chẳng dễ gì bỏ được. Những lỗi lầm được nói trong phần này chính là 

những  vấn  đề  chuyên  được  bàn  luận  trong  quyển  này  (quyển  Hạ).  “Hội 

 náo”  tức là náo nhiệt, nơi chốn náo nhiệt không có mảy may lợi ích gì.  “Thế 

 tục ngôn thoại”: Chữ  “ngôn thoại”  bây giờ gọi là “ngôn luận”, những ngôn 

luận đó chẳng giúp ích gì cho việc liễu sanh thoát tử, xuất tam giới. Bởi lẽ, 

phạm vi của “ngôn luận thế tục” rộng lớn phi thường, có thể nói là ngoại trừ 

Phật  pháp  ra,  tất  cả  đều  là  “ngôn  luận  thế  tục”  vì  quý  vị  chưa  lìa  khỏi  tam 

giới, chưa lìa khỏi lục đạo mà! 

 “Đam  trước  thùy  miên”   là  tham  ngủ  đấy!  “Quảng  doanh  chúng  vụ”: 

 “Doanh”   (營)  là  kinh  doanh,  “vụ”   (務)  là  sự  vụ.  “Quảng” (廣)  là  nhiều, 

một ngày từ sáng đến tối luôn lo liệu.  “Chúng”  (眾) cũng là nhiều. Lo toan 

bao  nhiêu  là  sự  việc  chẳng  dính  dáng  gì  đến  đạo  nghiệp.  “Nhạo  chư  hý 

 luận”: Ưa thích nói giỡn. Những điều ấy đều là lỗi lầm, lỗi lầm rất lớn đấy! 

Ở đây, đức Phật dạy chúng ta  “đều phải nên xa lìa”,  chẳng được tham chấp. 

Phải xa lìa, tránh xa. Trong đó, trọng yếu nhất là lợi dưỡng:  “Vì thế, phải bỏ 

 lợi dưỡng”.  Đấy là nói đến những pháp quý vị nên bỏ, những gì quý vị phải 

rời  xa. Tiếp theo đây  là  những  gì  nên tu, nên tu  những pháp  nào? Xin thưa 

cùng quý vị, những điều được tu sẽ tương phản với những điều trên đây, đấy 

là những gì quý vị cần phải tu. 



Chánh kinh:  

 Tu ư thiểu dục. 

修於少欲。   

 (Tu nơi thiểu dục).   



 Đối  với  người  chân  chánh  tu  hành,  thật  sự  mong  trong  một  đời  này 

 vãng sanh Tây  Phương Cực Lạc thế giới thì điều kiện thứ nhất là  Thiểu 

 Dục. 

Dục  (欲)  là  dục  vọng,  [thiểu  dục]  là  phải  giảm  thiểu  dục  vọng!  Giảm 

thiểu đến mức độ nào? Mỗi ngày chúng ta ăn ba bữa đủ no, có được một bộ 

quần mặc đủ ấm, có một gian nhà nhỏ để đụt nắng che mưa là đủ, là yên tâm 

rồi. Tâm có  yên  mới  hành được đạo,  nói cách khác  là quý  vị  mới đạt được 

tâm thanh  tịnh. Chẳng cần phải so sánh  với  người khác, thiên  hạ ở căn  nhà 

to,  ra  khỏi  cửa  đi  xe  nhãn  hiệu  sang  trọng,  chẳng  cần  thấy  những  điều  đó, 

chẳng  cần  phải  ganh  đua  với  người  khác.  Những  thứ  đó  là  gì  vậy?  Quý  vị 

chẳng cần biết xe người ta rất đẹp đẽ làm chi, lái về đâu? Lái trên đường địa 

ngục,  ngạ quỷ, súc sanh đấy!  Lúc quý  vị thấy rõ rồi sẽ chẳng  ưa thích  nữa, 

đừng có thấy mình không có xe phải đi bộ đó nghe! 

Chúng ta tiến về Tây Phương Cực Lạc thế giới, chẳng giống như họ đâu! 

Phương hướng, mục tiêu bất đồng, nhất định phải thấy rõ ràng. Bọn họ ngày 

ngày khiến tham, sân, si, phiền não tăng trưởng, còn chúng ta phải khiến trí 

huệ tăng trưởng, tâm mỗi ngày một thanh tịnh hơn. Phải biết thiểu dục, phải 

biết tri túc; thiểu dục tri túc là căn bản để chúng ta tu hành. 



Chánh kinh:  

 Xả chư hội náo. 

舍諸憒鬧。   

 (Bỏ các chỗ náo nhiệt). 



 Phải rời lìa những chỗ náo nhiệt. 



Chánh kinh:  

 Nhạo ư tịch tĩnh. 

樂於寂靜。   

(Thích chốn tịch tĩnh)  



 Tâm  ai  định,  kẻ  ấy  sẽ  ở  trong  hoàn  cảnh  an  tịnh  rất  tự  tại.  Nói  theo 

 cách bây giờ là “cam chịu tịch mịch”, đó là công phu đấy nhé! Có một số 

 người chẳng chịu nổi cảnh tịch mịch, cứ thích nhiệt náo, không chịu nổi 

 một ngày không nhiệt náo, cứ ưa phiền não thôi! 



Chánh kinh:  

 Xả chư thế thoại, quán ư thật nghĩa. 

舍諸世話。觀於實義。   

(Bỏ các lời thế tục, quán sát thật nghĩa)   



“Thật nghĩa”   là gì? Là chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Quý vị phải 

 dùng  trí  huệ  để  quan  sát  chân  tướng  của  nhân  sanh  vũ  trụ  đấy!  Chân 

 tướng  là  gì?  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Ba  tâm  chẳng  thể  được.    Các  pháp 

duyên  sanh,  thể  của  chúng  là  không”  ,  đó  là  thật nghĩa  đấy!  Đó  là  chân 

 tướng của các pháp đấy! 

  

 Chánh kinh:  

 Sơ dạ, hậu dạ, viễn ly thùy miên. 

初夜后夜。遠離睡眠。   

 (Đầu đêm, cuối đêm, xa lìa ngủ nghỉ)  



 Ở đây, đức Phật khuyên chúng ta mỗi ngày tốt nhất là ngủ bốn tiếng 

 đồng  hồ.  Từ  mười  giờ  tối  đến  hai  giờ  sáng  là  “trung  dạ”.  Đừng  để  phí 

 uổng tấc bóng tốt đẹp, phải dùng thời gian quý báu đó để niệm Phật. 



Chánh kinh:  

 Quán sát tư duy, tùy hạnh tu tập. 

觀察思惟。隨行修習。   

(Quán sát tư duy, tùy hạnh tu tập).  



 “Quán  sát,  tư  duy”   là  chánh  trí  huệ,  chánh  tư  duy  trong  Bát  Chánh 

Đạo.  “Tùy  hạnh  tu  tập”:  Hạnh  là  những  cách  xử  thế,  đãi  người,  tiếp  vật 

trong cuộc sống thường ngày; phải nên tu, phải nên học nơi những hạnh ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Xả ư chúng vụ, cập chư hý luận. 

舍於眾務。及諸戲論。   



(Bỏ các sự việc và các hý luận)  



Càng ít sự việc càng tốt,  “đa sự bất như thiểu sự, thiểu sự bất như vô 

 sự”  (nhiều sự chẳng bằng ít sự, ít sự chẳng bằng vô sự). Đây chẳng phải là 

tiêu  cực,  ai  nấy  vô  sự  thiên  hạ  thái  bình  rồi!  Mỗi  cá  nhân  đều  an  cư  lạc 

nghiệp. Vì sao thế giới loạn lạc dường ấy? Người ham hố quá nhiều. Ai là kẻ 

ham hố? Kẻ ham hố là kẻ ham việc. Người tham việc rất nhiều. Người vô sự 

được tự tại, đấy chính là hưởng thụ thật sự. 



Chánh kinh:  

 

 Tu xuất thế đạo, từ niệm chúng sanh.   

  

修出世道。慈念眾生。   

  

 (Tu đạo xuất thế, nghĩ thương chúng sanh)  



Nhất tâm  nhất  ý cầu sanh  Tịnh Độ,  nhưng vẫn từ bi đối  với  hết thảy 

chúng sanh, tận tâm tận lực khuyên bảo hết thảy chúng sanh tu trì pháp môn 

Niệm Phật, đó chính là  “từ niệm chúng sanh”.  Chỉ có mỗi pháp môn này là 

có  thể  giúp  cho  những  cá  nhân  ngay  trong  một  đời  liễu  sanh  tử,  xuất  tam 

giới. 

---o0o--- 



8.1. Mười một pháp chướng đạo nghiêm trọng 

 

Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát ký xuất gia dĩ, vị đắc huệ lực nhi dục đắc 

 giả, thị pháp ưng xả, thị pháp ưng tu. Hà dĩ cố? Di Lặc! Bỉ chư Bồ Tát ký 

 xuất gia dĩ, vị đắc huệ lực nhi dục đắc giả, bất xả lợi dưỡng, bất tu thiểu 

 dục, vị sanh huệ lực đương linh xuất sanh, dĩ sanh huệ lực năng linh tăng 

 trưởng, vô hữu thị xứ! 

  

彌勒。初業菩薩既出家已。未得慧力而欲得者。是法應舍。是法

應修。何以故。彌勒。彼諸菩薩既出家已。未得慧力而欲得者。不舍

利養。不修少欲。未生慧力當令出生。已生慧力能令增長。無有是處

。   

  

 (Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát đã xuất gia rồi, chưa đắc huệ lực mà 

 muốn đắc, phải bỏ những pháp ấy, phải tu những pháp ấy. Vì sao thế? Này 

 Di  Lặc!  Các  Bồ  Tát  đó  đã  xuất  gia  rồi,  chưa  đắc  huệ  lực  mà  muốn  được 

 đắc, nhưng nếu chẳng bỏ lợi dưỡng, chẳng tu thiểu dục, lại toan khiến cho 

 huệ lực chưa sanh sẽ được xuất sanh, huệ lực đã sanh sẽ được tăng trưởng 

 thì quyết chẳng có lẽ ấy!)  



Trong  đoạn  này,  đức  Phật  giảng  cho  chúng  ta  về  mười  một  pháp 

chướng đạo  nghiêm trọng. Phần trên đã  nói  là trong  thời đại Mạt Pháp, bất 

luận tu học bất cứ pháp môn nào, nếu có một hai pháp trong mười một pháp 

ấy  sẽ  chẳng  thể  tu  học  thành  tựu;  huống  chi  là  đầy  đủ  cả  mười  một  pháp, 

đương nhiên sẽ chẳng thể thành tựu được. Bởi thế, chúng ta phải đặc biệt lưu 

ý, nhất định phải sửa trừ toàn bộ những căn bệnh này thì những điều chúng 

ta  mong cầu  mới  hòng  mãn  nguyện. Những thí dụ được nêu ở đây  là  nhằm 

cầu khai trí huệ. 

Câu  “sơ nghiệp Bồ Tát đã xuất gia rồi,   chưa đắc huệ lực mà muốn đắc”  

ý nói cầu khai trí huệ. Chúng ta chưa khai trí huệ, hy vọng tự mình mở mang 

trí huệ, bởi lẽ, chỉ có trí huệ mới giải quyết được mọi vấn đề. Nhất định phải 

hiểu rõ, phải minh bạch điều này. Định có công năng khuất phục phiền não, 

nhưng vẫn chẳng thể giải quyết vấn đề. Sau khi trí huệ mở mang, phiền não 

sẽ  chuyển  thành  Bồ  Đề.  Vì  thế,  chuyển  phiền  não  thành  Bồ  Đề  là  nhờ  sức 

của trí huệ. Di Lặc Bồ Tát thay chúng ta khải thỉnh: Muốn mở mang trí huệ 

thì phải bỏ những pháp như thế, phải tu những pháp như thế. 

 “Xả”   (舍)  là  buông  xuống.  Xem  ra  những  pháp  đức  Phật  dạy  chúng  ta 

buông xuống, ta chưa hề buông xuống; những pháp đức Phật dạy ta tu học, 

ta  chưa  từng  tu  học.  Trong  mười  một  điều  ấy,  điều  thứ  nhất  là  lợi  dưỡng: 

 “Chẳng xả lợi dưỡng”.  Điều thứ hai là  “chẳng tu thiểu dục”.  Ở đây, Phật lại 

nhắc đến danh văn, lợi dưỡng, do đấy, ta biết chúng là bệnh căn (cội rễ của 

bệnh),  quyết  định  chẳng  để  chúng  tiêm  nhiễm  mình.  Nhưng  trong  xã  hội 

hiện tại, đặc biệt là tại Đài Loan và cả một giải Đông Nam Á, có thể nói là 

lợi  dưỡng  phong  phú  đứng  đầu  thế  giới.  Chúng  ta  thường  hay  nghe  nói: 

“Vùng đất của quốc gia này nọ trở thành Đài Loan”. Mục đích trở thành Đài 

Loan  là  gì?  Là  lợi  dưỡng  phong  phú,  nhưng  chẳng  biết  đến  cái  hại  của  lợi 

dưỡng. Hại gì? Tăng trưởng tâm tham, tăng trưởng keo bẩn. 

Về phiền não, Phật dạy có sáu thứ căn bản phiền não: tham, sân, si, mạn, 

nghi, ác kiến. Sáu căn bản phiền não này lại quy nạp thành ba độc tham, sân, 

si. Ba độc lại quy nạp thành một loại là Tham. Vì thế Tham chính là cội rễ 

tối  nguyên  thủy  của  tất  cả  hết  thảy  phiền  não.  Lợi  dưỡng  tăng  trưởng  tâm 

tham;  vì thế,  Phật coi  Tham quan trọng  như thế đấy. Chưa đoạn được điều 

này,  dù  tu  bất  cứ  pháp  môn  nào  cũng  chẳng  thể  thành  tựu.  Chẳng  những 

không thành tựu,  mà còn tuy  học  Phật pháp nhưng  rốt cuộc biến thành  yêu 

ma quỷ quái hết. Sao lại biến thành như thế? Do tham lam, keo kiệt, nên học 

Phật rốt cuộc biến thành  ma  hết. Vì  thế, ngay câu đầu tiên  trong đoạn kinh 

này, đức Phật đã dạy chúng ta phải bỏ lợi dưỡng. Bỏ lợi dưỡng thì nhất định 

phải tu khổ hạnh, phải tu thiểu dục vậy! 



Cụ Hoàng Niệm Tổ ở Đại Lục có lần nói, tôi chưa đích thân nghe, chỉ 

nghe học trò cụ thuật lại, cụ chưa đến Đài Loan, nhưng cụ bảo:  “Ở Đài Loan 

 không  có  người  xuất  gia,  Đài  Loan  không  có  Phật  pháp,  Phật  pháp  ở  Đài 

 Loan  là  giả”.   Vì  sao  cụ  nói  như  thế?  Nói  thật  ra,  chúng  tôi  đọc  kinh  này 

xong, ít nhiều hiểu được lời cụ: Người xuất gia ở Đài Loan ai đã bỏ được lợi 

dưỡng?  Ai  chịu  tu  khổ  hạnh?  Vì  thế,  cụ  bảo  ngày  nay  Phật  pháp  ở  tại  Đại 

Lục  Trung  Quốc.  Tôi  chưa  hề  có  dịp  phỏng  vấn  người  tu  hành  ở  Đại  Lục, 

chỉ nghe nói mà thôi. 

Khi  tôi  ở  Tân  Gia  Ba,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  dẫn  một  phái  đoàn  đông 

đảo  gồm  bảy  tám chục  người  qua Đại  Lục thăm  viếng, chuyên thưa  hỏi  về 

Phật  giáo,  thời  gian  ước  chừng  mấy  tháng.  Họ  thấy  người  chân  chánh  tu 

hành ở Hoa Lục đối với Phật pháp rất cung kính, khiến cho người khác than 

thở,  trông  vào,  cảm  động  sâu  xa.  Kinh  sách  luôn  đội  trên  đảnh  đầu,  cung 

kính như thế đấy! Họ có được kinh sách rất khó, chẳng giống như chúng ta ở 

đây có quá nhiều, có được quá dễ. Bọn họ sống thanh bần, áo mặc vá chằng 

vá đụp, ăn những thứ do chính mình trồng, vô cùng khổ cực. Lúc phái đoàn 

của  ông  Lý  ra  đi,  muốn  tặng  tiền  họ,  chẳng  ai  chịu  nhận.  Tính  tặng  họ  y 

phục,  họ  cũng  chẳng  chịu  lấy.  Họ  nói  cuộc  sống  chúng  tôi  quá  tốt  đẹp, 

nhưng người ngoài thấy họ khổ sở chẳng kham được nổi. Hỏi họ cần gì? Họ 

đáp cần kinh sách, cần băng thâu âm. Họ không cần băng video vì họ đâu có 

tivi, chẳng xem được. Tặng họ những thứ ấy, họ xem như của báu. 

Bởi  vậy,  phái  đoàn  Tân  Gia  Ba  sau  khi  trở  về,  hết  sức  hổ  thẹn,  họ  vốn 

tưởng  mình  tu  rất  hay,  nhưng  sánh  với  những  người  kia,  khác  gì  một  trời 

một vực, tâm cung kính mới thật sự sanh khởi. Điều bọn họ làm được chính 

là bỏ được lợi dưỡng, tu khổ hạnh, tuyệt đối chẳng có ý niệm tham cầu cuộc 

sống  vật chất.  Họ cũng chẳng  mong  người ngoài đến thăm  viếng đạo tràng 

của mình, chẳng mở rộng cửa cho người ngoài, chân chánh thanh tu. 



Nếu  như chẳng bỏ  lợi  dưỡng, chẳng tu thiểu  dục, thì ở  đây đức Phật 

nói: “Lại toan  khiến  cho  huệ  lực  chưa  sanh  sẽ  được  xuất  sanh,  huệ  lực  đã 

 sanh  sẽ  được  tăng  trưởng  thì  quyết  chẳng  có  lẽ  ấy”.  “Vô  hữu  thị  xứ”   là 

chẳng có đạo lý ấy! Quý vị muốn khai trí huệ thì đừng có hòng! Đã có một 

điểm trí huệ, muốn được chẳng lui sụt thì cũng đừng có hòng! 



Chánh kinh:  

 

 Bất  xả  hội  náo,  bất  trụ  tịch  tĩnh,  vị  sanh  huệ  lực  đương  linh  xuất 

 sanh, dĩ sanh huệ lực năng linh tăng trưởng, diệc vô thị xứ!   

  

不舍憒鬧。不住寂靜。未生慧力當令出生。已生慧力能令增長。

亦無是處。   

  

 (Chẳng  bỏ  náo  nhiệt,  chẳng  trụ  tịch  tĩnh,  lại toan  khiến  cho  huệ  lực 

 chưa sanh sẽ được xuất sanh, huệ lực đã sanh sẽ được tăng trưởng thì quyết 

 cũng chẳng có lẽ ấy!) 

  

  

Cũng chẳng có đạo lý này! Bởi lẽ, hoàn cảnh cư trụ tu học của quý vị 

phải an tịnh. Chúng  ta là phàm phu, phàm phu chắc chắn bị ảnh  hưởng bởi 

hoàn cảnh bên  ngoài; bởi thế, chẳng thể  không chọn  lựa chỗ đặt  đạo tràng, 

chỗ  mình  sanh  sống;  nhưng  trong  xã  hội  hiện  tại,  chúng  tôi  nghĩ  rất  khó 

chọn  lựa,  nhân  khẩu  quá  đông,  đâu  đâu  cũng  đều  là  chỗ  ồn  ào,  tìm  đâu  ra 

một chỗ an tịnh? Tìm chẳng được! Đảo Đài Loan này nhỏ xíu như thế, nhân 

khẩu  đông  như  thế,  cho  nên  chọn  lấy  một  chỗ  an  tịnh,  thực  sự  chẳng  dễ 

dàng. Tuy thế, một điều rất trọng yếu nói chung vẫn là trong ồn náo giữ lấy 

yên tịnh, rời khỏi chỗ náo nhiệt. Hễ chỗ ồn náo nào gây trở ngại cho cái tâm 

thanh tịnh của chính mình thì phải biết rời bỏ nơi ấy. Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Bất xả thế thoại, bất quán thật nghĩa.   

  

不舍世話。不觀實義。   

  

 (Chẳng bỏ lời lẽ thế tục, chẳng quán thật nghĩa)  



Quý vị  muốn mở mang trí huệ, cũng chẳng có lẽ ấy.  “Thế thoại”  tức 

là ngôn luận thế gian, chúng ta chưa thể bỏ được, bởi lẽ từ sáng đến tối phải 

ở  chung  với  đại  chúng,  phải  tiếp  xúc  đại  chúng,  trọn  chẳng  thể  không  nói 

năng  được!  Với  loại  ngôn  luận  này,  phải  biết  là  càng  ít  càng  hay,  điều  gì 

không bắt buộc phải nói đừng có nói. Vì sao vậy? Vì phương hại tâm thanh 

tịnh. Điều này cần phải bỏ đi, phải tận hết khả năng bỏ đi. Trong đoạn trước, 

tôi đã nói về “thế thoại”, chữ này hàm nghĩa rất rộng. 

Đã  trừ  bỏ  chuyện  này  rồi,  lại  còn  phải  tu  điều  gì  nữa?  Phải   “quán  sát 

 thật nghĩa” . Ta thường  gọi thật  nghĩa  là  “thật tướng của các pháp”,  tức là 

chân tướng của nhân sanh, vũ trụ. Chưa quán được chân tướng, hãy nên đọc 

kinh Kim Cang. Đọc kinh Kim Cang không hiểu thì quý vị nên nghe giảng, 

chúng tôi có băng giảng kinh Kim Cang thâu âm rất tường tận. Quý vị chú ý 

nghe kỹ, nghe hiểu rồi quý vị sẽ quán. Hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân sanh, 

tự  nhiên quý  vị sẽ buông  xuống được,  giúp ích  rất  nhiều cho sự  tu  học của 

quý vị. 



Chánh kinh:  

 

 Sơ dạ, hậu dạ, đam trước thùy miên, tằng bất giác ngộ. 

  

初夜后夜。耽著睡眠。曾不覺悟。   

  

 (Đầu đêm, cuối đêm đắm chấp ngủ nghỉ, chưa từng giác ngộ)  



Chúng ta đều phải sửa đổi loại tập khí phiền não này. Phải khắc phục 

sự khổ sở của chính mình thì mới ít ngủ nghỉ. Ở đây, đức Phật dạy chúng ta 

một tiêu chuẩn là ngủ bốn giờ thôi, ngủ vào lúc “trung dạ”. Chẳng được ngủ 

vào  lúc  sơ  dạ.  “Sơ  dạ”  là  từ  sáu  giờ  chiều  đến  mười  giờ  đêm;  nói  chung 

chẳng  được  ngủ.  “Hậu  dạ”  thì  sao?  Hậu  dạ  là  từ  hai  giờ  sáng  đến  sáu  giờ 

sáng; chính là lúc ngủ ngon nhất. Phật dạy chẳng được ngủ, cho nên chỉ ngủ 

vào lúc trung dạ. Làm sao thực hiện được? Ngủ vào lúc trung dạ là mười giờ 

tối  đi  ngủ,  hai  giờ  sáng  thức  dậy.  Thật  sự  chẳng  làm  được,  phiền  não  rất 

nặng!  Ngủ  chẳng  đủ  thì  chẳng  có  tinh  thần.  Tận  khả  năng  để  rút  ngắn  thời 

gian  ngủ  nghê  lại, người thế  gian cũng  thường đề  xướng  ngủ sớm  dậy sớm 

thân thể khỏe mạnh đó mà! Bởi vậy, mười giờ tối đi ngủ, hai giờ sáng thức 

dậy. Nếu  hai  giờ chưa dậy  nổi,  thì  bốn  giờ thức dậy, cũng kể  như là được. 

Đấy  là đã tính trừ  hao;  vì thế phải  nỗ  lực học tập, khắc phục phiền  não tập 

khí của chính mình. Ngủ nghê là hôn trầm, chẳng phải là giác ngộ. Điều thứ 

tám là:  





Chánh kinh:  

 

 Hệ niệm tư duy, bất xả chúng vụ. 

  

繫念思惟。不舍眾務。  

  

 (Vấn vương suy nghĩ, chẳng bỏ các việc). 



 “Hệ niệm tư duy”  nghĩa là trong tâm có điều vướng mắc, lo lắng quá 

nhiều chuyện. Quý vị vướng mắc những gì? Lo lắng những gì? Mọi việc! Sự 

tình  thế  gian  quá  nhiều,  những  sự  tình  đó  chẳng  giúp  quý  vị  liễu  sanh  tử, 

xuất  tam  giới  được!  Nói  cách  khác,  những  gì  chẳng  thể  giúp  quý  vị  đoạn 

phiền  não,  chẳng  thể  giúp  quý  vị  khai  trí  huệ  đều  gọi  là   “chúng  vụ”   (các 

việc).  “Chúng”  (眾)  là  sự  nghiệp  rất  nhiều,  chẳng  bỏ  được  đấy  mà!  Nhiều 

thêm một sự chẳng bằng bớt đi một sự, ít đi một sự chẳng bằng vô sự, chẳng 

cần  bới  thêm  việc!  Phật  dạy  chúng  ta  tùy  duyên  nhưng  chẳng  phan  duyên 

(vin  nắm).  Tạo  ra  chuyện,  gây  thêm  chuyện  là   “phan duyên”.   Chuyện  này 

nhất định trở ngại chúng ta tu học. Điều thứ chín là:  



Chánh kinh:  

 

 Háo chư hý luận. 

  

好諸戲論。   

  

 (Thích các hý luận)  



Phạm vi của  “hý luận’ cũng rộng phi thường. Điều thứ mười là:  



Chánh kinh:  

 

 Ư xuất thế đạo, bất năng tu hành.   

  

於出世道。不能修行。   

  

 (Đối với đạo xuất thế, chẳng thể tu hành)  



 “Xuất thế”  là vượt khỏi lục đạo luân hồi. Quý vị chưa thể tu tập [điều 

này]. Điều thứ mười một là:  



Chánh kinh:  

 

 Ư chư chúng sanh, bất sanh từ niệm. 

  

於諸眾生。不生慈念。  

  

 (Đối với chúng sanh, chẳng nghĩ thương yêu)  



Đối  đãi  chúng  sanh  chẳng  có  tâm  từ  bi.  Chắc  cũng  có  nhiều  vị  nghe 

chẳng hiểu lắm. Đối với chúng sanh, tôi có tâm từ bi mà! Tôi vừa ăn chay, 

vừa  phóng  sanh,  gặp  ai  bị  khó  khăn,  tôi  đều  cứu  giúp,  sao  lại  chẳng  từ bi? 

Trong mắt Phật, quý vị chưa từ bi; quý vị chẳng có tâm từ bi! Thế nào là từ 

bi? Giúp chúng sanh  thoát  ly tam  giới, thoát ly  lục đạo  luân  hồi  mới  gọi  là 

 “từ bi”.  Xoay đi, xoay lại, họ vẫn còn trong lục đạo luân hồi thì quý vị từ bi 

ở  chỗ  nào  đây?  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  ý  nghĩa  này:  Chẳng  thể  liễu  thoát 

sanh tử, chẳng thể xuất ly luân hồi là chẳng từ bi. Mục tiêu tu học Phật pháp 

là ở chỗ này! Quý vị phạm những lỗi lầm như thế thì sẽ có nhiều lầm lỗi, tức 

là:  



Chánh kinh:  

 

 Vị  sanh  huệ  lực  đương  linh  xuất  sanh,  dĩ  sanh  huệ  lực  năng  linh 

 tăng trưởng, diệc vô thị xứ. 

  

未生慧力當令出生。已生慧力能令增長。亦無是處。   

  

 ([Muốn cho] huệ lực chưa sanh sẽ được xuất sanh, huệ lực đã sanh sẽ 

 được tăng trưởng thì cũng chẳng có lẽ ấy!)  

  

Mười  một  điều  trên  đây,  quý  vị  phạm  một  điều  sẽ  chẳng  đoạn  được 

phiền não, trí huệ chẳng mở  mang, quý vị muốn xuất ly tam giới chẳng thể 

được. Huống hồ là mười một điều đều có đủ thì làm sao liễu thoát cho được. 

Chúng  ta  phải  tự  nghiêm  cẩn  phản  tỉnh,  phải  nỗ  lực  khắc  phục  nghiệp 

chướng, tập khí của chính mình, nhất định phải sửa đổi. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị cố Bồ Tát vị đắc huệ lực nhi dục đắc giả.   

  

彌勒。是故菩薩。未得慧力而欲得者。   

  

 (Này Di Lặc! Bởi thế Bồ Tát chưa đắc huệ lực mà muốn được đắc)  





Trí huệ chưa mở, muốn cho được mở. 



Chánh kinh:  

 

 Ưng xả chư pháp, đương tu xả ly. 

   應舍諸法。當須舍離。   

  

 (Các pháp nên bỏ, phải nên lìa bỏ).   



Ở phần trên đức Phật đã dạy quý vị phải bỏ những pháp ấy, quý vị ắt 

nên lìa bỏ. 



Chánh kinh:  

 

 Ưng tu chư pháp, đương tu tu tập. 

  

應修諸法。當須修習。   

  

 (Các pháp nên tu, phải nên tu tập).   



Phật dạy chúng ta phải tu những pháp sau đây: phải tu thiểu dục, phải 

tu tịch tĩnh, phải tu quán thật nghĩa... Những gì Phật dạy chúng ta phải tu, ta 

phải nghiêm cẩn học tập. 



Chánh kinh:  

 

 Hà  dĩ  cố?  Bồ  Tát  trí  huệ  tùng  nhân  duyên  sanh;  nhược  vô  nhân 

 duyên, chung bất năng sanh. Nhân duyên hòa hợp, nhĩ nãi đắc sanh.   

  

何以故。菩薩智慧從因緣生。若無因緣終不能生。因緣和合爾乃

得生。   

  

 (Vì  sao  thế?  Trí  huệ  của  Bồ  Tát  sanh  từ  nhân  duyên.  Nếu  không  có 

 nhân duyên, trọn chẳng thể sanh. Nhân duyên hòa hợp mới bèn được sanh)    



Tuy  trí  huệ  là  bản  tánh  và  vốn  sẵn  có,  nhưng  hiện  thời  nó  đang  bị 

phiền  não, nghiệp chướng che  lấp;  nếu chẳng tu  học, không có  nhân duyên 

thì trí huệ, đức năng nơi tự tánh chẳng thể hiện tiền. Đấy chính là điều trong 

kinh luận thường gọi là  “Phật pháp nhân duyên sanh”,  chẳng lìa khỏi nhân 

duyên. Nhân thì chẳng có vấn đề gì, chúng ta ai nấy đều có, cái quan trọng 

trong  hiện  tại  là  Duyên.  Duyên  là  đoạn  ác  tu  thiện.  Phật  dạy  chúng  ta  cần 

đoạn trừ những gì, chúng ta phải nghiêm cẩn đoạn trừ, dạy phải tu những gì, 

chúng  ta  phải  nghiêm  cẩn  tu  tập.  Đấy  là  Duyên.  Trong  đoạn  này,  chỉ  nêu 

tổng quát cương lãnh trọng yếu, trong phần kinh văn tiếp theo, sẽ phân tích 

từng lỗi hại thì chúng ta mới hiểu vì sao đức Phật dạy chúng ta phải xả, phải 

lìa. Xin hãy xem kinh văn:  

---o0o--- 



8.2. Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát lỗi hại của lợi dưỡng 



Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

 - Thế Tôn! Vân hà danh vi lợi dưỡng trung quá? 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。云何名為利養中過。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

 - Bạch đức Thế Tôn! Thế nào là lỗi của lợi dưỡng?)  

Di Lặc Bồ Tát thay chúng ta khải thỉnh: Phật dạy chúng con phải bỏ lợi 

dưỡng, rốt cuộc  lợi dưỡng có  những  lỗi  lầm  gì? Nghiêm trọng đến  mức độ 

nào? Chúng con chẳng biết được. Nếu chẳng biết, Phật dạy chúng con phải 

bỏ, ắt có lúc chúng con chẳng cam tâm, nên nhất định phải xin Phật giảng rõ 

những  lỗi  hại  của  lợi  dưỡng,  nói  minh bạch  cho  chúng  con.  Sau  khi  chúng 

con  biết  rõ rồi,  nghĩ  thấy  cần  phải  lìa  bỏ,  thì  mới  cam  tâm  tình  nguyện  bỏ 

được. 

Chánh kinh:  

 Nhược  quán  sát  thời,  năng  linh  Bồ  Tát  nhạo  ư  thiểu  dục,  bất  sanh 

 nhiệt não. 

若觀察時。能令菩薩。樂於少欲。不生熱惱。   

 (Như  lúc  quán  sát  sẽ  khiến  cho  Bồ  Tát  ưa  thích  thiểu  dục,  chẳng  sanh 

 nhiệt não).   

 “Quán sát”  là hiểu minh bạch, có hiểu rõ những tai hại của lợi dưỡng thì 

Bồ Tát mới bỏ được, mới vui thích thiểu dục, mới vui lòng sống thanh bần. 

Người đời cho là thanh bần, Bồ Tát chẳng thấy đó là thanh bần, thật sự sống 

những  tháng  ngày  rất  tự  tại,  vì  sao?  Họ  chẳng  có  phiền  não.  Những  gì  là 

phiền  não?  Tham, sân, si  là phiền  não. Họ sống cuộc đời chẳng sanh tham, 

sân, si. Chẳng sanh tham, sân, si thì sanh  cái  gì? Sanh trí  huệ đấy!  Khi  nào 

trong cuộc sống quý vị chẳng sanh phiền não, chắc chắn là có trí huệ, trí huệ 

khai  hiển  vậy. Vì  thế, tương phản  với chẳng sanh  nhiệt  não  là sanh trí  huệ. 

Đó là điều đức Di Lặc Bồ Tát thay chúng ta khải thỉnh. 

Chánh kinh:  

 Phật ngôn:  

 - Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát đương quán lợi dưỡng sanh tham dục cố.   

佛言彌勒。初業菩薩。當觀利養。生貪欲故。   

 (Đức Phật nói:  

 - Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán: Lợi dưỡng sanh ra tham dục 

 vậy)  

Điều thứ nhất là lợi dưỡng sanh ra tham dục, lợi dưỡng tăng trưởng tâm 

tham.  Hễ  tham  phiền  não  tăng  trưởng  là  si,  mạn,  nghi  phiền  não  nào  cũng 

đều nổi lên hết. Nó chính là gốc mà! Cũng giống như một cái cây, lợi dưỡng 

là  gì?  Là  như  tưới  bón.  Ngày  ngày  tưới  tắm  gốc  cây,  cây  ấy  bèn  mọc  sum 

suê. Cây gì thế? Cây phiền não, cây sanh tử, phiền toái rất lớn như thế đó, lẽ 

đâu quý vị dùng các thứ để tưới bón nó cơ chứ? Điều thứ hai là:  

Chánh kinh:  

 Đương quán lợi dưỡng hoại thất chánh niệm, sanh sân nhuế cố.   

當觀利養。壞失正念。生瞋 

恚故。   

 (Nên quán lợi dưỡng, đánh mất chánh niệm, nên sanh ra nóng giận).  

Người  tham  đắm  lợi  dưỡng  có  tâm  “được  -  thua”  rất  nặng,  thấy  người 

khác  hơn  mình  bèn  sanh  ganh  ghét,  sân  hận,  thế  là  đại  phiền  não  bèn  sanh 

khởi, đương  nhiên chánh  niệm chẳng còn. Chánh  niệm  là  gì? Chúng tôi  lại 

dùng thí dụ để thuyết minh. Mọi người chúng ta đều tu Tịnh Độ, chánh niệm 

của người tu Tịnh Độ là Phật hiệu. Nhớ Phật, niệm Phật là chánh niệm của 

chúng ta. Người tâm tham nặng nề, đã bỏ sạch sành sanh Phật hiệu nên sanh 

nóng giận vậy. Điều thứ ba là.... 

Chánh kinh:  

 Đương quán lợi dưỡng, niệm kỳ đắc thất, sanh ngu si cố. 

當觀利養。念其得失。生愚痴故。   

 (Nên quán lợi dưỡng, do nghĩ được mất nên sanh ra ngu si).  



Tôi vừa mới nói do tâm được thua rất nặng, từ sáng đến tối cứ lo toan 

tính, so đo nơi đó, ngu si đấy nhé! Quý vị xem: Ba câu trên là nói về tham, 

sân, si đấy! Nếu quý vị chẳng bỏ lợi dưỡng thì ba độc phiền não tham sân si 

ngày càng tăng trưởng. Điều thứ tư là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, năng sanh cao hạ, tật đố tâm cố. 

  

當觀利養。能生高下。嫉妒心故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng sanh ra cao thấp, nên tâm ghen ghét)  





Sau tham, sân, si là mạn, ngạo mạn đấy! Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương  quán  lợi  dưỡng:  ư  thân  hữu  gia,  xan  lận  đam  trước,  sanh 

 cuống hoặc cố. 

  

當觀利養。於親友家。慳吝耽著。生誑惑故。   

 (Nên quán lợi dưỡng, đối với kẻ thân hữu, keo tiếc, tham đắm nên sanh 

 dối trá, mê hoặc).  



Vì tham cầu lợi dưỡng nên đối với thân thích, bè bạn, trai chủ, những 

người quen biết, tâm quý vị thường dính mắc nơi họ. Vì sao vậy? Tham cầu 

được  họ  cung  kính,  cúng  dường.  Quý  vị  đã  đánh  mất  tâm  thanh  tịnh,  tâm 

quý  vị  ngập  tràn  tham,  sân,  si,  đánh  mất  chánh  niệm  rồi,  Phật  cũng  chẳng 

nghĩ đến nữa, chỉ nghĩ những gì? Nghĩ tới tín đồ giàu có, có thế lực, thường 

nghĩ đến họ, thường nhớ tới họ, thường mong mỏi họ đem tiền đến dâng cho 

mình. Kẻ ấy nghĩ như thế rồi, sẽ nghĩ cách gì? Cuối cùng là chẳng nề hà thủ 

đoạn,  dùng  đủ  mọi  phương  cách  lừa  bịp,  mê  hoặc  họ,  tạo  thành  tội  nghiệp 

nặng nề, quả báo là tam đồ. Điều thứ sáu là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng thành tựu ái vị, sanh siểm khúc cố. 

  

當觀利養。成就愛味。生諂曲故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng thành tựu ái vị nên sanh dua vạy)  



Chữ  “ái”  (愛) ở đây là tham ái, tham luyến, chẳng có cách nào buông 

xuống được, khác  nào  trúng độc, đã  lậm chất độc rồi! Phiền  lắm!  Tâm dua 

vạy, cong cong, quẹo quẹo, tâm chẳng chánh trực. Điều thứ bảy là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng: xả tứ thánh chủng, vô tàm quý cố. 

  

當觀利養。舍四聖種。無慚愧故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng bỏ bốn giòng thánh nên chẳng hổ thẹn).  



Bốn giòng Thánh là gì? Lúc Phật tại thế, dạy hàng đệ tử xuất gia phải 

biết  tri  túc  thường  lạc,  phải  tu  thiểu  dục,  tức  là  đối  với  vật  chất,  chúng  ta 

phải tận  lực sống đời đơn  giản. Đối  với cuộc sống  vật chất, trọng  yếu  nhất 

thức ăn, đồ nằm, y phục. Chúng là những thứ chẳng thể thiếu được. Đối với 

ba thứ ấy, đức Phật dạy hàng đệ tử phải dùng tâm tư, thái độ như thế nào để 

đi xin? Tùy sở đắc (thuận theo duyên, hễ xin được thì thọ hưởng, không xin 

được  thì  thôi,  không  dùng  những  cách  dẫn  dụ  để  xin  xỏ),  cũng  có  nghĩa  là 

tùy  duyên  nhưng  chẳng  phan  duyên  (vin  nắm).  Do  vậy,  khi  thác  bát,  chỉ 

được xin ở bảy nhà, xin bảy nhà không được gì thì ngày hôm ấy không ăn. 

Quý vị thác bát đến nhà thứ tám, thứ chín là có tâm tham rồi đó! Còn y phục 

là  y  phấn  tảo,  còn  “ngọa  cụ”  (đồ  nằm)  như  bây  giờ  ta  gọi  là  tấm  trải,  đơn 

giản vô cùng. Ba y một bát phải tùy sở đắc. 

Mục đích là gì? Là trị tham, đối trị ý niệm tham lam. Đấy là ba thứ. Điều 

thứ tư là hoan hỷ tu, hoan hỷ đoạn. Ở đây điều này có nghĩa là đức Phật dạy 

họ nên tu những pháp nào, nên đoạn những pháp nào, họ sẽ hết sức hoan hỷ, 

y  giáo phụng  hành. Đấy  là đối trị phóng dật, đối trị  giải đãi. Bốn pháp (ẩm 

thực,  y  phục,  ngọa  cụ  và  hoan  hỷ  tu-đoạn)  gọi  là  Tứ  Thánh  Chủng.  Người 

tham đắm lợi dưỡng quên sạch cả bốn pháp này, chẳng có tâm hổ thẹn. Điều 

thứ tám là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, nhất thiết chư Phật sở bất hứa khả, sổ tập 

 kiêu dật, sanh cao mạn cố. 

  

當觀利養。一切諸佛。所不許可。數習憍逸。生高慢故。     

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng  chẳng  được  hết  thảy  chư  Phật  chấp  thuận  vì 

 thường quen thói kiêu căng phóng dật, sanh tâm cao ngạo, khinh mạn).  



Đấy là cái hại của lợi dưỡng. Lợi dưỡng chẳng được hết thảy chư Phật 

chấp  nhận,  chẳng  được  hết  thảy  chư  Phật  tán  thành.  Nói  cách  khác,  tham 

đắm  lợi  dưỡng  là  trái  nghịch  lời  dạy  răn  của  hết  thảy  chư Phật,  chứ  chẳng 

phải là trái nghịch riêng mình đức Phật Thích Ca Mâu Ni đâu nhé! Cái bệnh 

này  là   “thường  quen  thói  kiêu  căng,  phóng  dật,  sanh  tâm  cao  ngạo,  khinh 

 mạn”.  Điều thứ chín là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, ư thắng phước điền, khởi ư khinh mạn, vi 

 ma đảng cố. 

  

當觀利養。於勝福田。起於輕慢。為魔黨故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng,  đối  với  phước  điền  thù  thắng  khởi  tâm  khinh 

 mạn, nên thành bè đảng ma)  





Đây  là  cái  hại  lớn  nhất  của  lợi  dưỡng.  “Thắng”   (勝)  là  thù  thắng. 

Phước điền tối thù thắng mà kẻ ấy khinh mạn, coi thường. Thế nào là phước 

điền  tối  thù  thắng?  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  phước  điền  thù  thắng 

khôn  sánh,  trong  một  đời  liễu  sanh  tử,  xuất  tam  giới,  thành  Phật,  làm  Tổ! 

Trong  một đời có thể  làm được  những điều ấy!  Bất cứ pháp  môn  nào cũng 

chẳng  sánh  được  bằng.  Người  tham  đắm  lợi  dưỡng  chẳng  cầu  vãng  sanh 

Tịnh Độ, họ chẳng hề có ý niệm ấy. Tham cầu ngũ dục thế gian, hưởng thụ 

lục trần, tham cầu phú quý thế gian, nên bèn thành ma, thành đồng đảng của 

ma vậy! Điều thứ mười là:  





Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, chúng ác căn bản, chư thiện hoại cố. 

  

當觀利養。眾惡根本。諸善壞故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng  là  cội  rễ  của  các  ác  vì  nó  phá  hoại  các  điều 

 lành)   



Lẽ  đương  nhiên  là  ba  thiện  căn  chẳng  còn  gì  cả.  Ba  thiện  căn  là  vô 

tham, vô sân, vô si. Còn họ tham, sân, si ngày càng tăng trưởng, vì thế đoạn 

sạch thiện căn. Thiện căn đã đoạn sạch rồi thì những thứ được sanh khởi là 

các điều ác, vô lượng vô biên ác hạnh, tạo tác ác nghiệp. Điều thứ mười một 

là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, đa sở tham trước, do sương bạc cố. 

  

當觀利養。多所貪著。猶霜雹故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng, lắm thứ tham đắm khác nào sương, mưa đá vậy)  



 “Sương,  mưa  đá”   là  tỷ  dụ.  Chẳng  bỏ  được  lợi  dưỡng,  nhất  định  là 

tham đắm rất nhiều. Điều thứ mười hai là:    



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, ư thân hữu gia, chiêm hầu nhan sắc, sanh 

 ưu não cố. 

  

當觀利養。於親友家。瞻候顏色。生憂惱故。   

  

 (Nên quán lợi  dưỡng, đối với kẻ thân  quen, nhìn ngóng vẻ mặt, sanh 

 lòng buồn khổ)  

Đây  cũng  là  như ta  thường  nói:  Người  tham  cầu  lợi  dưỡng  quan  sát  vẻ 

mặt người khác để tính cách bợ đỡ, nịnh nọt. Điều thứ mười ba là:  

Chánh kinh:  

 Đương quán lợi dưỡng, ái vật tổn hoại, ưu tâm loạn cố. 

當觀利養。愛物損壞。憂心亂故。   

 (Nên quán lợi dưỡng, ưa vật tổn hoại, nên tâm buồn loạn)  

Người tham trước lợi dưỡng ưa thích những vật gây tổn hoại, tâm họ lo 

buồn, sanh ra phiền não, tâm được thua rất nặng. Điều thứ mười bốn là:  

Chánh kinh:  


 Đương quán lợi dưỡng, ư tứ niệm xứ, đa sở vong thất, bạch pháp luy 

 cố. 

當觀利養。於四念處。多所忘失。白法羸故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng,  do  phần  nhiều  quên  mất  tứ  niệm  xứ  nên  bạch 

 pháp mòn mỏi) 



Tứ Niệm Xứ là  những điều Phật dạy để tu học trí  huệ,  là pháp cơ sở 

để nương theo. Nói chính xác, Tứ Niệm Xứ là quán niệm trí huệ: Quán thân 

bất tịnh, quán Thọ là khổ, quán Tâm vô thường, quán Pháp vô ngã. Bởi thế, 

Tứ Niệm Xứ là  Tu  Huệ. Người tham đắm lợi dưỡng quên sạch  những điều 

đức Phật đã dạy ấy.  “Bạch pháp”  là thiện pháp, thiện pháp mỗi ngày một lui 

sụt. Chữ  “luy”  (羸) hàm nghĩa lui sụt. Điều thứ mười lăm là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng: ư Tứ Chánh Cần, đa hữu thoái thất. 

  

當觀利養。於四正勤。多有退失。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng, đối với Tứ Chánh Cần, thường hay lui sụt)  



Tứ Niệm Xứ, Tứ Chánh Cần, Tứ Như Ý Túc là những đề mục mà Đại 

Thừa lẫn Tiểu Thừa đều phải cùng tu học. Đối với những điều ấy, những kẻ 

tham đắm lợi dưỡng đều thoái chuyển cả. 



Chánh kinh:  

 

 Năng linh nhất thiết tha luận thắng cố.   

  

能令一切。他論勝故。   

  

 (khiến cho hết thảy những lý luận khác thắng được mình vậy).   



 “Tha  luận”   là  lý  luận  của  ngoại  đạo  đấy!  Đối  với  ngoại  đạo,  chẳng 

thể hơn được người khác. Điều thứ mười sáu là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương  quán  lợi  dưỡng,  tự  ngôn  dĩ  đắc  thần  thông,  trí  huệ,  vi  bội 

 sanh cố. 

  

當觀利養。自言已得。神通智慧。違背生故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng:  Tự  nói  mình  đã  đắc  thần  thông,  trí  huệ  nên 

 sanh ra trái nghịch)  

 Đây  là  điều  chúng  ta  thường  gặp  trong  hiện  tại.  Vì  tham  cầu  lợi 

 dưỡng  bèn  dối  hiện  tướng  lạ,  phô  trương  mình  đã  có  thần  thông,  phô 

 phang  mình  đã  khai  ngộ.  Ở  đây,  “trí  huệ”  là  như  ta  thường  nói:  “Khai 

 ngộ”.  Kẻ  ấy  [tự  khoe]  đã  khai  ngộ,  có  thần  thông.  Ngôn  hạnh  như  thế 

 hoàn  toàn  trái  nghịch  lời  răn  dạy  của  đức  Phật  “nên  sanh  ra  trái 

nghịch”.    Dùng  phương  pháp  ấy  để  lừa  dối  chúng  sanh  khiến  họ  cung 

 kính mình, cúng dường mình  là tạo tác tội nghiệp rất nặng, là phạm đại 

 vọng ngữ. Chưa đắc nói là đã đắc. Điều thứ mười bảy:  





Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, tiên hậu đắc thất, oán tắng sanh cố. 

  

當觀利養。先后得失。怨憎生故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng, do được mất trước sau nên sanh ra oán ghét).  



Đây là tranh danh đoạt lợi. Đã tranh danh đoạt lợi thì lẽ đương nhiên 

là sanh ra rất nhiều oán ghét. Nếu chẳng bỏ được nỗi oán ghét ấy thì họa hại 

sẽ là oan oan tương báo chẳng bao giờ hết. Điều thứ mười tám là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương  quán  lợi  dưỡng,  hỗ  tương  sân  hiềm,  thuyết  kỳ  quá  ác,  đa 

 giác quán cố.   

  

當觀利養。互相瞋嫌。說其過惡。多覺觀故。   



 (Nên quán lợi dưỡng, giận dữ, ghét bỏ lẫn nhau, kể tội lẫn nhau, nên 

 có lắm giác quán)  







Đây  là “đây kia tranh chấp”.  Hễ kình chống  nhau  thì  thoạt  đầu  là kể 

tội  nhau.  “Giác  quán”   là  tạp  niệm,  vọng  tưởng.  Thô  niệm  gọi  là  Giác,  tế 

niệm  gọi  là Quán. Trong đoạn kinh  này thì Giác  là tạp  niệm, Quán  là vọng 

tưởng. Điều thứ mười chín:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng: Vị ư hoạt mạng, doanh chư thế nghiệp, kế 

 độ tư duy, an lạc giảm cố.   

  

當觀利養。為於活命。營諸世業。計度思惟。安樂減故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng:  Để  sanh  sống  bèn  lo  liệu  các  sự  nghiệp  thế 

 gian, tính toán, suy nghĩ, nên an lạc bị giảm)  





 “An lạc”   là sự  hưởng thụ chánh đáng của người  học  Phật: khinh an, 

tự tại, thân tâm chẳng có phiền não đấy mà! Đó là sự hưởng thụ chánh đáng. 

[Kẻ tham đắm lợi dưỡng] chẳng hề được hưởng thụ như vậy. Kẻ ấy vì cuộc 

sống,  “lo  liệu  những  sự  nghiệp  thế  gian”   (“doanh”  là  kinh  doanh)  chẳng 

khác  gì  người đời. Toàn  làm  những  việc kiếm  lời của thế  gian. Nếu quý  vị 

quan sát kỹ, ắt sẽ hiểu rõ ràng.  “Kế độ tư duy”: Kế (計) là ngày ngày lập kế 

hoạch, tính toán hòng được lời nhiều, ngày ngày cứ nghĩ tưởng như thế nên 

tâm  chẳng  thanh  tịnh,  khinh  an,  tự  tại.  Kẻ  ấy  chẳng  được  an  lạc,  chẳng 

hưởng thụ những niềm vui ấy. Điều thứ hai mươi là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương  quán  lợi  dưỡng,  nãi  chí  thiền  định,  giải  thoát,  tam-muội, 

 tam-ma-bát-để, tâm như dâm nữ, năng thoái thất cố.   

  

當觀利養。乃至禪定。解脫。三昧。三摩缽底。心如淫女。能退

失故。   

  

 (Nên quán lợi dưỡng, ngay cả đối với thiền định, giải thoát, tam muội, 

 tam-ma-bát-để, tâm cũng như dâm nữ nên bị lui sụt). 



Đây là công phu tu học chẳng thể thành tựu. Thứ nhất là kẻ ấy chẳng 

thể thiền định, chẳng thể được giải thoát.  “Thiền định, giải thoát”  ở đây phải 

hiểu theo nghĩa rộng, chẳng phải chỉ có nghĩa là tham Thiền. Đối với người 

niệm  Phật  chúng  ta,  “nhất  tâm  bất  loạn”  như  trong  kinh  đã  dạy  chính  là 

Thiền Định. Nghĩa này chính là nghĩa rộng, bao gồm hết thảy pháp Đại, Tiểu 

Thừa; cũng có thể hiểu là kẻ ấy chẳng thể đắc Định.  “Giải thoát”  là so với 

phiền não mà nói, kẻ ấy chẳng thể đoạn phiền não, chẳng thể liễu sanh tử. 

 “Tam-muội”   (Samādhi)  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Hán  là  Chánh 

Thọ,  tức  sự  hưởng  thụ  chánh  đáng.  Trong  sự  hưởng  thụ  chánh  đáng  chẳng 

có phiền não! Người tham đắm lợi dưỡng đầy ắp tham, sân, si, mạn, nên sự 

hưởng  thụ  chẳng  khác  gì  phàm  phu.  “Tam-ma-bát-để”   (Samāpati)  cũng  là 

tiếng  Phạn,  có  nghĩa  là  Định,  còn  gọi  là  Đẳng  Trì.  Thật  ra,  trong  kinh  Vô 

Lượng Thọ nói đến thanh tịnh, bình đẳng, đó nghĩa là Tam-ma-bát-để. Tâm 

thanh tịnh, tâm bình đẳng chẳng thể hiện tiền. Tiếp đó, đức Phật nêu một tỷ 

dụ:  “dâm nữ”.  Dâm nữ ngụ ý bất định. Công đức tu học của quý vị dễ dàng 

bị lui sụt, chẳng gìn giữ được. Điều thứ hai mươi mốt là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương quán lợi dưỡng, xả ly trí đoạn, đọa ư địa ngục, ngạ quỷ, súc 

 sanh, Diêm Ma La giới, chư ác đạo cố. 

  

當觀利養。舍離智斷。墮於地獄。餓鬼。畜生。閻摩羅界。諸惡

道故。   

  

 (Nên quán  lợi dưỡng vì lìa bỏ trí đoạn nên đọa trong các đường ác: 

 địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, cõi Diêm Ma La)  



Đây  là  nói  về  quả  báo.  Quả  báo  thật  đáng  sợ.  Bởi  lẽ,  quý  vị  tạo  các 

nghiệp  chướng  như thế,  tương  lai  nhất  định  đọa  trong  ba  ác  đạo.  Nói  cách 

khác, bởi chẳng bỏ  lợi dưỡng, quý  vị  bèn tham  đắm  những cái  hết sức  hữu 

hạn  trước  mắt.  Dẫu  cho  ta  đã  đạt  được  điều  tham  muốn  thì  quý  vị  hưởng 

được  mấy  năm?  Cứ  cho  là  quý  vị  sống  đến  hai  trăm  tuổi,  có  thể  hưởng 

phước cả trăm năm đi nữa, thời gian phải chịu tội báo trong địa ngục rất dài 

như chúng  ta đã  thấy trong phần trước  rồi đó!  Trong phần  trên, ta đã thấy: 

Tạo ác  nghiệp  như thế, đức  Phật  nói sẽ  đọa địa  ngục, tính theo thời  gian ở 

nhân  gian  là  một  ngàn  tám trăm  vạn  năm. Thật  là được chẳng bù  mất!  Bởi 

thế, nếu đã hiểu rõ đạo lý này, đã hiểu được chân tướng sự thật này, há còn 

chịu  làm  những  điều  ác  ấy  ư?  Đến  đây,  quý  vị  mới  hiểu  rõ  cái  hại  của  lợi 

dưỡng. Nếu đức Phật chẳng phân tích cho chúng ta như vậy, làm sao chúng 

ta hiểu được! Tham cầu chẳng được đâu! Đáng sợ quá đi! Điều thứ hai mươi 

hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Đương  quán  lợi  dưỡng,  dữ  Đề  Bà  Đạt  Đa,  Ô  Đà  Lạc  Ca,  đồng  ư 

 pháp trụ, đọa ác đạo cố. 

  

當觀利養。與提婆達多。烏陀洛迦。同於法住。墮惡道故。   

  

 (Nên  quán  lợi  dưỡng  là,  cùng  trụ  một  pháp  với  Đề  Bà Đạt  Đa  và  Ô 

 Đà Lạc Ca, nên đọa ác đạo)  



Đề  Bà  Đạt  Đa  (Devadatta)  là  một  người  trong  thời  đức  Phật  tại  thế, 

chuyên  môn đối nghịch đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Ông ta ganh ghét Phật, 

chẳng bỏ lợi dưỡng, sau cùng bị đọa địa ngục A Tỳ. Ô Đà Lạc Ca là tên một 

ác quỷ, nó gây ác nên hứng chịu quả báo, cũng là đồng loại của Đề Bà Đạt 

Đa.  Nếu  như  chúng  ta  chẳng  bỏ  lợi  dưỡng,  thì  đức  Thế  Tôn  bảo  chúng  ta 

cùng trụ một pháp với Đề Bà Đạt Đa, Ô Đà Lạc Ca, là đồng loại của chúng, 

tương lai cũng sẽ đọa vào địa ngục A Tỳ. 

---o0o--- 



8.3. Lợi ích của sự xa lìa lợi dưỡng 



Dưới  đây,  đức  Phật  sẽ  nói  những  điều  tương  phản:  Nếu  bỏ  được  lợi 

dưỡng, quý vị sẽ được bao nhiêu lợi ích? Chúng ta cũng cần phải hiểu rõ. 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  như  thị  quán  sát  lợi  dưỡng  quá  thất, 

 nhạo ư thiểu dục, bất sanh nhiệt não. 

  

彌勒。初業菩薩。如是觀察利養過失。樂於少欲。不生熱惱。   

  

 (Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát lỗi ác của lợi dưỡng như 

 thế đó, thích thiểu dục, chẳng sanh nhiệt não)  





Câu này là nói tổng quát.  “Như thị quán sát”: Đối với mỗi một lỗi hại 

trong những điều đức Phật vừa giảng trên đây, quý vị đều phải thấy rành rẽ, 

rõ  ràng,  quý  vị  sẽ  tự  nhiên  bỏ  được  lợi  dưỡng,  tự  nhiên  thích  thiểu  dục, 

chẳng sanh phiền não nữa! 



Chánh kinh:  

 

 Hà  dĩ  cố?  Di  Lặc!  Thiểu  dục  Bồ  Tát  ư  nhất  thiết  quá,  giai  tất  bất 

 sanh. 

  

何以故。彌勒。少欲菩薩。於一切過。皆悉不生。   

  

 (Vì sao vậy? Này Di Lặc! Bồ Tát thiểu dục đối với hết thảy lỗi sẽ đều 

 chẳng sanh)  





Tiếp đó là lời nói riêng: Đức Phật sẽ giảng cho chúng ta mười bốn câu 

gồm mười bốn thứ lợi ích, câu kinh này nói đến lợi ích thứ nhất.  “Thiểu dục 

 Bồ Tát”  nói theo cách bây giờ là những người tu hành sống đơn giản, thanh 

bần,  sống  càng  đơn  giản  càng  hay!  Hiện  thời,  ta  thấy  cuộc  sống  của  họ  rất 

thanh bần, họ chẳng sanh khởi hết thảy lầm lỗi, chẳng có lỗi họa. Họ chẳng 

phải là phàm phu. Phàm phu khởi tâm động niệm không có gì chẳng phải là 

tội, còn bọn họ khởi tâm động niệm, lời lẽ, hành vi chẳng hề có lầm lỗi. Vì 

thế  mới  biết tất cả  hết thảy  lầm  lỗi từ đâu  mà sanh? Từ tham  dục  mà sanh. 

Bọn họ đã đoạn được tham, sân, si. Điều lợi ích thứ hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Kham vi chư Phật thanh tịnh pháp khí. 

  

堪為諸佛。清淨法器。   

  

 (Kham làm pháp khí thanh tịnh của chư Phật)  





Câu  này  ý  nói:  Họ  là  đối  tượng  dạy  dỗ  của  hết  thảy  chư  Phật,  họ  có 

thể tiếp nhận Phật pháp; chư Phật, Bồ Tát thích dạy dỗ họ. Vì sao? Họ có thể 

tiếp  nhận,  tâm  họ  thanh  tịnh.  Do  tâm  thanh  tịnh  nên  có  thể  tiếp  nhận  đại 

pháp. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Nhi bất hệ thuộc tại gia, xuất gia. 

  

而不繫属。在家出家。   

  

 (Nhưng chẳng phụ thuộc vào tại gia hay xuất gia)  

  

  



Dù  là  xuất  gia  hay  tại  gia,  tâm  họ  đều  thanh  tịnh,  đều  chẳng  nhiễm 

trước  vậy!  Bởi  lẽ,  hiện thời có  nhiều  vị đồng tu đến  hỏi: “Học Phật có cần 

phải  xuất  gia chăng?” Chẳng cần phải  xuất gia!  Tại  gia tu  hành cũng thành 

Phật,  thành  Tổ  giống  hệt  như  vậy.  Vậy  thì  vì  lẽ  gì  quý  vị  phải  xuất  gia? 

Trong  thế  gian,  chúng  ta  có  rất  nhiều  hạnh  nghiệp,  tôi  thích  hạnh  nghiệp 

xuất gia này lắm. Đó là lý do thật sự. 

Vậy  thì  xuất  gia  là  một  hạnh  nghiệp,  nhưng  là  hạnh  nghiệp  gì?  Hạnh 

nghiệp hy sinh, phụng hiến. Hưởng thụ ngũ dục, lục trần của thế gian, chúng 

tôi  đều  bỏ  sạch,  hoằng  pháp  lợi  sanh  vô  điều  kiện,  chứ  chẳng  phải  là  buôn 

bán  giống  như  người  khác:  Tôi  giảng  một  bộ  kinh,  quý  vị  phải  cung  kính 

cúng  dường  tôi  bao  nhiêu  đó  thì  thành  ra  buôn  bán  kiếm  lợi  mất  rồi,  là  có 

điều kiện rồi! Hy sinh, phụng hiến vô điều kiện rất sung sướng! Bản thân tôi 

sống rất đơn giản, chỉ trần trụi một thân, ăn no, mặc ấm là đủ rồi, không cần 

gì nữa! 

Bây  giờ,  tôi  xin  thưa  với  các  đồng  tu:  Tôi  tu  đến  trình  độ  nào  rồi?  Đối 

với tôi, tiền đã thành vô dụng. Có lần tôi đã ở ngoại quốc hơn một năm, chưa 

từng  dùng  đến  một  đồng  nào,  không  có  việc  gì  cần  phải  dùng  tiền.  Ngân 

hàng cấp cho tôi  năm, sáu thẻ tín dụng  loại  vàng (gold), tôi chẳng  hề dùng 

qua, cho đến nay vẫn chưa hề dùng đến. Bởi vậy, tiền tài đối với với tôi đã 

thành  vô  dụng,  thật  rất  tự  tại,  rất  sung  sướng  à  nghe!  Quý  vị  phiền  não  vì 

không có tiền, còn nếu bây giờ ai cho tôi tiền, tôi sẽ sanh phiền não, cho tôi 

làm  gì?  Dùng  làm  gì  đây?  Vì  thế,  quả  thực  là  chẳng  ràng  buộc  nơi  tâm. 

Chẳng cần vướng mắc là tại gia hay xuất gia thì quý vị mới được tự tại thật 

sự. Điều thứ tư là:  





Chánh kinh:  

 

 Trụ ư chân thật tối thắng ý lạc. 

  

住於真實。最勝意樂。   

  

 (Trụ nơi sự thỏa ý chân thật, tối thắng)  



Cõi lòng quý vị chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ bi, pháp hỷ sung 

mãn. Đó là chân tự tại, khoái lạc đấy! Điều thứ năm là:  



Chánh kinh:  

 

 Bất vi ty hạ, diệc bất kinh bố.   

  

不為卑下。亦不驚怖。   

  

 (Chẳng trở nên hèn kém, cũng chẳng kinh sợ)  





Tâm  trí  quý  vị  vĩnh  viễn  an  ổn,  chẳng  sợ  hãi,  dù  quý  vị  gặp  phải  tai 

biến  lớn  đến  cách  nào  cũng  chẳng  kinh,  chẳng  hoảng.  Vì  sao?  Chẳng  bị 

ngoại cảnh lay chuyển. Đấy chính là đã làm được như kinh Kim Cang dạy: 

 “Chẳng lấy các tướng, như như bất động” . Điều thứ sáu là:  





Chánh kinh:  

 

 Ly chư ác đạo, đọa lạc úy cố. 

  

離諸惡道。墮落畏故。   

  

 (Vì lìa khỏi nỗi sợ đọa lạc trong các đường ác) 





Mọi  người  sợ  đọa  ác  đạo,  nhưng  người  thiểu  dục  tri  túc  quyết  định 

chẳng  đọa  ác  đạo.  Dù  kẻ  ấy  chẳng  học  Phật,  chẳng  cầu  vãng  sanh,  ở  trong 

lục đạo luân hồi cũng chẳng đọa ác đạo. Phàm những kẻ đọa trong ba đường 

ác  là  những  kẻ  dục  vọng  quá  nhiều,  tham,  sân,  si,  mạn  quá  nặng.  Người 

chẳng có tham, sân, si làm sao đọa vào tam ác đạo cho được! Điều thứ bảy 

là:  





Chánh kinh:  

 

 Vô năng ánh tế, xả đam vị cố. 

  

無能映蔽。舍耽味故。   

  

 (Không gì có thể che lấp được vì đã bỏ tham đắm mùi vị)  







Trí huệ, đức năng của người ấy không ai chướng ngại được.  “Ánh tế”  

(映蔽)  nghĩa  là  chướng  ngại.  Vì  sao  chẳng  thể  chướng  ngại  được?  Là  vì 

người ấy chẳng ham thích gì, chẳng hề tham đắm gì. Người thế gian có thể 

thao  túng,  có  thể  khống  chế  một  cá  nhân  nào  thì  nhất  định  phải  nắm  được 

nhược điểm của người ấy. Nhược điểm là gì? Nói chung, chẳng ngoài danh 

văn,  lợi dưỡng! Quý  vị có điều  gì tham đắm  là  họ  nắm được quý  vị,  họ có 

thể dùng điều đó để khống chế quý vị. Quý vị sợ chết, họ dùng ngay cái chết 

để uy hiếp quý vị. Quý vị chẳng sợ chết, họ chẳng biết làm sao! Quý vị tham 

tài  sản,  họ  dùng  của  cải  khống  chế  quý  vị.  Quý  vị  chẳng  ham  tài  sản,  họ 

chẳng  thể  khống  chế  quý  vị.  Chỉ  cần  quý  vị  có  tham  ái  điều  gì  đó,  có  mê 

đắm  thứ chi  đó, sẽ liền bị  yêu  ma, quỷ quái khống chế, chúng  nó sẽ có thể 

chướng  ngại  quý  vị.  Nếu  quý  vị  bỏ  được  hết  thảy  lợi  dưỡng,  yêu  ma  quỷ 

quái đành bó tay, cũng chẳng thể chướng ngại quý vị được! 



Chánh kinh:  

 

 Chúng ma cảnh giới, đắc giải thoát  cố. 

  

眾魔境界。得解脫故。   

  

 (Vì được giải thoát các cảnh giới ma)  

  

Ở ngay trong cảnh ma mà chúng nó cũng chẳng thể chướng ngại quý 

vị, quý vị đã tự tại trong cảnh ma.  “Giải thoát”  nghĩa là tự tại. 



Chánh kinh:  

 

 Nhất thiết chư Phật chi sở xưng tán. 

  

一切諸佛之所稱贊。   

  

 (Được hết thảy chư Phật khen ngợi)  



Tâm hạnh quý vị tương ứng với chư Phật, nên được chư Phật hộ niệm. 

Chữ  “xưng tán”  ở đây có nghĩa là hộ niệm. 



Chánh kinh:  

 

 Chư thiên cập nhân, diệc đương ái tiện. 

  

諸天及人。亦當愛羨。   

  

 (Chư thiên và loài người cũng sẽ yêu thích)    



Chư thiên, người lành cũng sẽ yêu mến, ưa thích quý vị. 



Chánh kinh:  

 

 Ư chư Thiền Định, nhi bất nhiễm trước, trụ biên tế cố. 

  

於諸禪定。而不染著。住邊際故。   

  

 (Chẳng nhiễm trước các Thiền Định, vì trụ vào biên tế)  





Tuy  đắc  Thiền  Định,  nhưng  chẳng  nhiễm  trước  Thiền  Định.  Chẳng 

tham ái Thiền Định thì trí huệ mới có thể phát sanh. Nếu sanh nhiễm trước 

nơi Thiền Định thì dù có đắc Thiền Định, cũng chẳng thể mở mang trí huệ. 

Vì  sao?  Kẻ  ấy  trụ  trong  thiền  định  nên  có  chỗ  trụ,  nhưng  trong  kinh  Kim 

Cang,  đức  Phật  đã  dạy:   “Ưng  vô  sở  trụ”   (nên  không  có  chỗ  trụ).  “Vô  sở 

 trụ”  là chẳng trụ vào hai bên: Có và Không. Phàm phu có trụ, tham đắm lợi 

dưỡng  chính  là  trụ  vào  lợi  dưỡng.  Tham  đắm  Thiền  Định  là  trụ  vào  Thiền 

Định.  Bởi  thế,  chẳng  được  trụ  vào  Có  lẫn  Không,  đó  gọi  là   “trụ  biên  tế”. 

Biên Tế có nghĩa là chẳng trụ vào hai bên. 



Chánh kinh:  

 

 Kỳ  tâm  chất  trực,  vô  hữu  siểm  khúc,  ư  ngũ  dục  trung,  diệc  bất 

 phóng dật, kiến kỳ quá cố. 

  

其心質直。無有諂曲。於五欲中。亦不放逸。見其過故。   

  

 (Tâm  chất  trực,  chẳng  có  dua  vạy.  Đối  với  ngũ  dục,  cũng  chẳng 

 buông lung vì thấy lỗi của nó)    



Điều  này  rất  trọng  yếu.  Tâm  kẻ  ấy  chân  thành.  “Chất  trực”   là  chân 

thành, chẳng cong  vạy. Đối với đại chúng, kẻ ấy cung kính, trong  ngũ dục, 

trong lục trần kẻ ấy cũng cẩn thận chẳng buông lung.  “Phóng dật”  nghĩa là 

rất  tùy  tiện.  Chẳng  những  không  buông  lung,  lại  còn  rất  cẩn  thận,  rất  cung 

kính. Vì sao vậy? Biết rõ lỗi hại của ngũ dục, của lục trần, nên chẳng tham 

đắm! 



Chánh kinh:  

 

 Như thuyết tu hành, năng trụ thánh chủng. 

  

如說修行。能住聖種。   

  

 (Tu hành đúng theo lời dạy, trụ trong dòng thánh)  



Người ấy có thể y theo lời Phật răn dạy để tu hành, nên trụ trong dòng 

Thánh.  Như trong  phần  trước,  tôi  đã  giảng:  Y  phục,  thức  ăn,  ngọa  cụ  thảy 

đều  tùy  duyên,  chẳng  vin  nắm,  Phật  dạy  nên  tu  đoạn  điều  gì,  người  ấy  rất 

thích đoạn trừ, Phật dạy  người ấy  nên tu  hành  những  gì,  người ấy cũng rất 

vui vẻ tu theo. Đấy là trụ vào dòng Thánh. 



Chánh kinh:  

 

 Đồng phạm hạnh giả, diệc đương ái nhạo. 

  

同梵行者。亦當愛樂。   

  

 (Những người có cùng phạm hạnh cũng sẽ yêu thích)  



Những đồng bạn cũng như những người tu cùng một phạm hạnh cũng 

vô  cùng  mến  thích,  vô  cùng  tán  thán  người  ấy.  Ở  đây,  Phật  nói  xa  lìa  lợi 

dưỡng có tổng cộng mười bốn điều lợi ích. 





Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Nhược  hữu  Bồ  Tát  trí  huệ  thông  mẫn,  ư  thử  công  đức, 

 năng như thị tri. Dĩ thắng ý lạc đương xả lợi dưỡng, dĩ thắng ý lạc trụ ư 

 thiểu dục, vị đoạn tham ái nhi phát khởi cố. 

  

彌勒。若有菩薩。智慧聰敏。於此功德。能如是知。以勝意樂當

舍利養。以勝意樂住於少欲。為斷貪愛而發起故。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu có Bồ Tát trí huệ thông mẫn, đối với các công đức 

 này mà có thể biết được như thế. Do ý lạc thù thắng bèn bỏ lợi dưỡng, do ý 

 lạc thù thắng mà trụ vào thiểu dục, vì đoạn tham ái mà phát khởi vậy)  



Phật dạy chúng ta: Lợi dưỡng có hai mươi hai điều lầm lỗi, xa lìa lợi 

dưỡng có mười bốn điều lợi ích, rồi bảo Di Lặc Bồ Tát (tuy bảo với Di Lặc 

Bồ  Tát  nhưng  thật  ra  là  bảo  mọi  người  chúng  ta):  “Nếu   có  Bồ  Tát  trí  huệ 

 thông mẫn, đối với các công đức này mà có thể biết được như thế”. Đối với 

lỗi hại của lợi dưỡng và lợi ích do bỏ được lợi dưỡng mà quý vị biết rõ ràng, 

rành rẽ, nhất định quý vị sẽ dùng ý lạc, ý nguyện tối thù thắng, tức là hoan 

hỷ  làm  gì?  Hoan  hỷ bỏ  lợi  dưỡng, tức  là  như chúng tôi thường  nói:  Buông 

xuống, quý vị thật sự buông xuống được! Vì sao có thể buông xuống được? 

Vì  đã  thấy  thấu  suốt  rồi.  Thấy  thấu  suốt  như  thế  nào?  Biết  cái  hại  của  lợi 

dưỡng,  biết  cái  hay  của  việc  bỏ  lợi  dưỡng.  Quý  vị  biết  rồi,  đó  là  thấy  thấu 

suốt (Khán Phá). Quý vị thật sự chịu buông xuống, bỏ đi, đó là Phóng Hạ. 

Quý vị buông xuống rồi thì  mới bèn  “dùng ý lạc thù thắng để trụ trong 

 thiểu  dục”,   quý  vị  mới  thích  chọn  cách  sống  đơn  giản.  Phương  cách  sống 

đơn giản chẳng hề phiền lụy chi! Thật sự tự tại đấy nhé! Chẳng riêng  mình 

cá nhân người tu hành phải nhận thức rõ, mà toàn bộ đại chúng tu học chúng 

ta  cũng  phải  nên  hiểu  rõ!  Chúng  tôi  giảng  kinh  thuyết  pháp  ba  mươi  mấy 

năm; trong thời gian lâu dài ấy, rất nhiều vị đồng tu biết rõ: Tôi giảng kinh 

thuyết pháp hai  mươi  năm  mới có thư  viện  này. Hai  mươi lăm  năm  mới có 

Cơ Kim  Hội tại  Hàng Châu Nam  Lộ, đều  là tự nhiên  thành tựu, chứ chúng 

tôi chẳng hề nói:“Chúng ta phải kiến lập một đạo tràng”. Đạo tràng ở ngoại 

quốc  cũng  giống  như  vậy,  đều  là  tự  nhiên  thành  tựu.  Sau  khi  thành  tựu  thì 

các đồng tu ngày một đông. 

Có  nhiều  người  đến  bảo  tôi:  “Chúng  tôi  muốn  tậu  cuộc  đất  đó,  để  lập 

chùa  cho  to  hơn  một  chút”.  Tôi  hoàn  toàn  chẳng  tán  thành,  vì  sao?  Tham 

đắm lợi dưỡng! Chùa càng lớn, tài sản nhiều, người xuất gia càng đông. Vì 

sao những kẻ ấy xuất gia? Thấy có thể thừa kế tài sản, có ý nghĩa khác hẳn. 

Đạo tràng của tôi hiện thời bé tí tẹo cái gì cũng chẳng có, ai đến xuất gia nói 

chung  là  do  hảo  tâm,  chẳng  có  ác  ý.  Còn  nếu  như  đạo  tràng  to  lớn,  có  kẻ 

muốn đến xuất gia, ắt tôi phải suy đoán: Kẻ kia vì lẽ gì mà đến xuất gia? Có 

phải  là  nó  muốn  xuất  gia  để  tranh  đoạt  tài  sản  đó  chăng?  Vì  sao?  Lợi  dục 

tăng  trưởng  tâm  tham,  có  thể  tăng  trưởng  phiền  não  tham  muốn  của  con 

người. Do vậy, đạo tràng được kiến lập sẽ khiến nhiều kẻ đến tranh giành, há 

chẳng  phải  là  tạo tội  nghiệp địa  ngục  A  Tỳ  ư?  Bởi thế, bất cứ ai đến trước 

mặt tôi bảo cần phải kiến  lập đạo tràng, tôi  một  mực cự tuyệt, tôi tuyệt đối 

chẳng làm chuyện ấy. Chuyện ấy chẳng phải là việc tốt đâu nhé! 

Bây giờ, nếu có ai nói: “Pháp sư! Ngài phải từ bi hoằng pháp lợi sanh”. 

Hoằng pháp lợi sanh trong thời hiện tại chẳng cần phải có đạo tràng, mà cần 

phải có  gì?  Phải có  mạng  lưới quốc tế! Chúng  tôi  giảng điều  gì ở đây,  một 

khi  đã  đăng  lên  mạng  Internet,  mỗi  một  máy  điện  não  (computer)  gia  đình 

trên toàn thế giới nối vào  mạng, sẽ đều trông thấy, đều nghe thấy. Rất là tự 

tại! Vậy thì cần đạo tràng để làm gì? Thư viện của chúng tôi hiện đã gặp quá 

nhiều hiềm nghi rồi, mạng lưới quốc tế hay vô cùng. Băng thâu âm (cassette 

tape), băng video, kinh sách của chúng tôi đã lưu thông toàn thế giới. Khoa 

học kỹ thuật tiến bộ, phải lợi dụng khoa học kỹ thuật để truyền bá, đem Phật 

pháp đến với gia đình của mỗi cá nhân. Tôi tin là mười năm sau, ai cũng có 

máy điện não tùy thân. Bất luận tại địa phương nào, cứ nối mạng là hình ảnh 

của chúng tôi bèn xuất hiện, cần kiến lập đạo tràng làm chi nữa! 

Ngay  cả  đối  với  những  phương  thức  khoa  học  kỹ  thuật  ấy,  tôi  cũng 

chẳng bận tâm, ai  muốn làm thì làm, ai thích sử dụng thì cứ việc, tôi chẳng 

hề giữ bản quyền, ai thích lưu truyền đều được cả. Vẫn có người lúc làm bèn 

đến hỏi tôi có đồng ý hay chăng? Tôi đồng ý để làm gì? Chỉ thêm phiền toái 

thôi!  Quý  vị  thích  làm  cứ  việc  làm,  chẳng  cần  phải  hỏi  tôi  nữa.  Tôi  đã  nói 

rồi, không giữ bản quyền, quý vị còn đến kiếm tôi để làm gì? Vẫn còn phải 

xin  tôi  đồng  ý  để  làm  chi?  Đó  chẳng  phải  là  cố  ý  tạo  thêm  phiền  phức  ư? 

Nếu chẳng phải là cố ý gây phiền thì chính là xem văn tự chẳng hiểu vậy! 

Đối với lỗi lầm của lợi dưỡng và lợi ích do xa lìa lợi dưỡng, nếu quý vị 

đã  hiểu  rõ,  nhất  định  quý  vị  sẽ  thích  thiểu  dục,  ưa  sống  một  cuộc  đời  đơn 

giản, bởi lẽ, càng đơn giản càng tự tại, càng đơn giản càng ít phiền não!  “Vì 

 đoạn tham ái mà phát khởi”: Phát khởi ở đây là phát khởi Bồ Tát thù thắng 

chí  nhạo  (sự  vui  thích  thù  thắng  của  bậc  Bồ  Tát),  họ  nhất  định  phát  khởi 

được điều ấy. 

 

---o0o--- 



8.4. Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát: Ồn náo có hai mươi loại lỗi lầm lớn. 

8.4.a. Trường hàng: 







Đoạn dưới đây là Di Lặc Bồ Tát vì chúng ta khải thỉnh, quán sát nhiệt 

náo có hai mươi loại lầm lỗi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Vân hà danh vi hội náo trung quá, nhược quán sát thời, 

 Bồ Tát độc xử nhàn tịnh, bất sanh nhiệt não. 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。云何名為憒鬧中過。若觀察時。菩

薩獨處閑靜不生熱惱。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch  đức  Thế  Tôn!  Thế  nào  là  những  lầm  lỗi của  nhiệt  náo  để  khi 

 quán sát, Bồ Tát sẽ ở riêng nơi thanh vắng, chẳng sanh nhiệt não)  



Chữ  “quán sát”  ở đây là hiểu rõ triệt để, biết rõ lỗi lầm của nhiệt náo. 

 “Hội”  là  “hôn hội”  (昏憒 ), ta thường nói là hồ đồ, lộn xộn đấy! Sự xô bồ, 

lộn xộn trong hoàn cảnh náo nhiệt gọi là  “hội náo”.  Hội náo gây sự chướng 

ngại rất lớn cho sự tu hành, khiến cho quý vị mê hoặc, điên đảo, chẳng giúp 

cho  quý  vị  giác  ngộ  được!  Ở  phần  trên,  lợi  dưỡng  tăng  trưởng  phiền  não 

tham,  sân,  si;  ở  đây,  hội  náo  tăng  trưởng  vô  minh,  đều  là  những  chuyện 

phiền phức. Bồ Tát hiểu minh bạch rồi, sẽ có thể ở một mình nơi thanh vắng. 

Có nhiều vị đồng tu đến ngoại quốc ở vài ngày liền cảm thấy như thế nào? 

Tịch  mịch quá, quạnh quẽ quá, ở không nổi, phải trở về Đài Loan gấp. Đài 

Loan náo nhiệt mà! 

Ở  Đài  Loan  thân  thích,  bạn  bè  nhiều,  hôm  nay  cùng  nhau  khen  nhà  họ 

Trương hay, mai cùng nhau chê nhà họ Lý dở, hằng ngày nói chuyện nhảm 

nhí, coi đó là vui, coi đó là lạc thú một đời người! Ra ngoại quốc, không có 

ai  trò  chuyện,  hàng  xóm  là  người  ngoại  quốc,  ngôn  ngữ  chẳng  thông,  lại 

chẳng biết lái xe, con cái cũng rất bận rộn với công ăn việc làm, một ngày từ 

sáng đến tối ngồi một mình trong nhà, cảm thấy rất quạnh quẽ. Chỉ nội một 

điều này thôi là quý vị chẳng thể sống nơi thanh vắng. Nếu như quý vị thấy 

rõ điều này, sẽ ưa thích đến một nơi rất an tịnh để tu học, sanh sống; nói thật 

ra, hoàn cảnh ở ngoại quốc tốt hơn nước ta nhiều lắm. 



Chánh kinh:  

 

 Phật ngôn:  

 - Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát ưng đương quán sát hội náo quá thất, hữu 

 nhị thập chủng. Nhược quán sát thời, năng linh Bồ Tát độc xử nhàn tịnh, 

 bất sanh nhiệt não. 

佛言彌勒。初業菩薩。應當觀察。憒鬧過失。有二十種。若觀察時

。能令菩薩。獨處閑靜。不生熱惱。   

 (Phật dạy:  

 - Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát nhiệt náo có hai mươi điều 

 lầm lỗi. Như lúc quán sát sẽ có thể làm cho Bồ Tát ở riêng nơi thanh vắng, 

 chẳng sanh nhiệt não)  

 “Chẳng  sanh  nhiệt  não”  là  chẳng  sanh  phiền  não.  Chư  vị  phải  hiểu  ý 

câu này: Chẳng sanh nhiệt não là sanh khởi trí huệ, đó là đạo lý nhất định. 

Chánh kinh:  

 Di  Lặc!  Vân  hà  danh  vi  nhạo  ư  hội  náo  nhị  thập  chủng  quá?  Nhất 

 giả,  bất  hộ  thân  nghiệp.  Nhị  giả,  bất  hộ  ngữ  nghiệp.  Tam  giả,  bất  hộ  ý 

 nghiệp. 

彌勒。云何名為樂於憒鬧二十種過。一者。不護身業。二者。不護

語業。三者。不護意業。   

 (Này Di Lặc! Thế nào gọi là hai mươi lỗi của việc ưa thích hội náo? Một 

 là chẳng giữ gìn thân nghiệp. Hai là chẳng giữ gìn ngữ nghiệp. Ba là chẳng 

 giữ gìn ý nghiệp). 

  

Quý  vị  xem:  Từ  đầu  mối  này  mà  phạm  lầm  lỗi  nơi  ba  nghiệp  thân, 

ngữ,  ý.  Trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  Phật  dạy  người  niệm  Phật  chúng  ta  ba 

tổng  cương  lãnh  tu  hành  tối  trọng  yếu  cũng  là  ba  nghiệp:   “Khéo  giữ  khẩu 

 nghiệp, chẳng chê lỗi người khác”,  chẳng khéo giữ ngữ nghiệp sẽ hằng ngày 

bàn  nói  thị  phi,  hay  dở  của  người  khác;  “khéo  giữ  thân  nghiệp,  chẳng  mất 

 luật nghi”,   chẳng  giữ thân  nghiệp,  luật  nghi  phế  sạch;  “khéo  giữ  ý  nghiệp, 

 thanh  tịnh vô  nhiễm”,  chẳng  giữ  được  ý  nghiệp,  thì  nói  cách  khác  là  phiền 

não ô nhiễm ngày càng tăng trưởng! Đấy là sự tổn hại do náo nhiệt gây cho 

chúng ta, chướng ngại đạo nghiệp. Ba điều này được nêu lên trước tiên. 



Chánh kinh:  

 

 Tứ giả, đa nhiêu tham dục. 

  

四者。多饒貪欲。   

  

 (Bốn là càng tăng tham dục)  



Ồn náo giúp cho tham dục nẩy nở. 



Chánh kinh:  

 

 Ngũ giả, tăng trưởng ngu si. Lục giả, đam trước thế thoại. 

五者。增長愚痴。六者。耽著世話。   

  

 (Năm là tăng trưởng ngu si. Sáu là mê đắm ngôn luận thế gian)  



Tiếp xúc đại chúng, hết thảy chuyện trò đều là nghiệp chướng lục đạo 

luân hồi! Ngôn luận thế tục có phạm vi rất rộng, phàm những tư tưởng, ngôn 

luận  nào  chẳng  giúp  cho  quý  vị  siêu  thoát  lục  đạo  thì  đều  thuộc  vào   “thế 

 thoại”.   Bởi  lẽ, trong thế thoại có chánh  luận, có tà luận.  Tà luận khiến đọa 

trong ba ác đạo, chánh luận khiến sanh trong ba thiện đạo. Giáo học của Nho 

Gia là chánh luận, nhưng chẳng thể giúp quý vị liễu sanh tử, xuất tam giới. 

Bởi thế, nó là thế thoại, chẳng phải là Phật thoại. 



Chánh kinh:  

 

 Thất giả, ly xuất thế ngữ.   

  

七者。離出世語。   

  

 (Bảy là lìa khỏi ngôn ngữ xuất thế)  



 “Xuất thế ngữ”  là những điều Phật dạy chúng ta liễu sanh tử, xuất tam 

giới.  Hiện  tại,  chúng  ta  tu  học  pháp  “niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ”  do  đức 

Phật  chỉ  dạy;  kẻ  ưa  thích  ồn  náo  lìa  bỏ  những  lời  dạy  ấy,  lìa  bỏ  những  lời 

Phật răn dạy.  “Ly”  có ý nghĩa rất sâu. Mọi người chúng ta ngày ngày niệm 

Phật, tụng  kinh,  muốn cầu sanh  Tịnh Độ, nhưng thật  ra, chúng ta  “mê đắm 

 ngôn  luận  thế  gian,  lìa  lời  xuất  thế”.   Bởi  lẽ,  chúng  ta  chẳng  thật  sự  thực 

hành tuy có  niệm  Phật; quý  vị cứ  nghĩ thử coi: Một  ngày quý  vị  niệm Phật 

được  mấy  giờ,  nói  chuyện  nhảm  nhí  mấy  giờ.  Cứ  so  sánh  hai  thời  gian  đó 

mà  xem.  Niệm  Phật  được  hai  tiếng  đồng  hồ,  nói  nhảm  nhí  hai  mươi  tiếng. 

Quý  vị  nghĩ  xem  quả  báo  của  mình  sẽ  ở  đâu,  thật  rõ  rành  rành,  thật  minh 

bạch vậy! Bởi thế, chữ Ly này có ý nghĩa rất dài sâu vậy! 

Chánh kinh:  

 Bát giả, ư phi pháp trung, tôn trọng tu tập. 

八者。於非法中。尊重修習。   

 (Tám là tôn trọng, tu tập những điều phi pháp)  

Quý  vị  ngày  ngày  tu  và  học,  nhưng  học  những  gì?  Học  những  thứ  phi 

pháp .  “Phi  pháp”   chỉ  những  gì?  [Những  gì]  tăng  trưởng  tam  độc,  tăng 

trưởng  việc đời  mà  hằng  ngày  quý  vị đã  làm chính  là  nó đấy!  Tăng  trưởng 

tham, sân, si đấy! Ý niệm tham, sân, si chẳng hề giảm bớt, thân tăng trưởng 

giết, trộm, dâm; miệng tăng trưởng vọng ngữ, ác khẩu, lưỡng thiệt, nói thêu 

dệt, quý vị rất tôn trọng những pháp ấy, rất tin tưởng học tập theo! Quý vị đã 

có ý tưởng ấy, hoàn cảnh bên ngoài cũng như thế thì quý vị coi có chỗ nào 

chẳng  bị  dụ  dỗ,  mê  hoặc  hay  chăng?  Điện  ảnh,  truyền  hình  chẳng  cần  nói 

đến  nữa. Ngay cả  nhật báo, tạp chí, tất cả hết thảy quảng cáo đều  là  những 

thứ dụ dỗ, mê hoặc; dụ dỗ mê hoặc tham, sân, si, mười ác nghiệp. Trong có 

phiền não, ngoài có dụ dỗ mê hoặc, xong luôn! Quý vị bèn tôn trọng, tu tập 

những  thứ đó.  Tu  những  thứ đó  thì  sao?  Thì  gọi  là  tu  tam  ác  đạo,  chứ  đâu 

phải là tu Tây Phương Tịnh Độ! 

Chánh kinh:  

 Cửu giả, xả ly chánh pháp. 

九者。舍離正法。   

 (Chín là lìa bỏ chánh pháp)  

Chánh  pháp  là  Tam  Bảo.  Tam  Học,  Lục  Độ  là  chánh  pháp.  Bỏ  sạch 

những điều này, chẳng nghiêm cẩn học tập, đối với tam độc, thập ác, lại rất 

tin tưởng học theo, lầm mất rồi! Đấy đều là những lỗi hại của ồn náo. 

Chánh kinh:  

 Thập giả, thiên ma Ba Tuần nhi đắc kỳ tiện. 

十者。天魔波旬。而得其便。   

 (Mười là thiên ma Ba Tuần được dịp làm hại)  

Đấy là vì quý vị đã đưa chuôi cho Ma Vương nắm, để Ma Vương khống 

chế mình. Chỉ cần quý vị bị Ma Vương khống chế thì thiện căn rất khó sanh 

khởi. Quý vị muốn làm điều lành cũng chẳng dễ gì thành tựu được, ma đến 

chướng ngại liền! 

Chánh kinh:  

 Thập nhất giả, ư bất phóng dật, vị tằng tu tập. 

十一者。於不放逸。未曾修習。   

 (Mười một là chưa từng tu tập hạnh chẳng buông lung)  

 “Bất phóng dật”  là cung kính, cẩn thận. Bất luận đối với người, đối với 

sự, đối vật, tâm cung kính, ý nguyện thận trọng của quý vị rất khó thể sanh 

khởi. 

Chánh kinh:  

 Thập nhị giả, ư phóng dật hạnh, thường hoài nhiễm trước. 

十二者。於放逸行。常懷染著。   

 (Mười một là đối với hạnh phóng dật, thường ôm lòng đắm nhiễm)  

Tức  là  khinh  mạn,  tùy  tiện,  thiếu  cẩn  thận  đấy!  Những  điều  chẳng  nên 

làm vẫn cứ thường có, thường phạm! 

Chánh kinh:  

 Thập tam giả, đa chư giác quán. 

十三者。多諸覺觀。   

 (Mười ba là lắm các giác quán)  

 “Giác  quán”   ở  đây  là  tạp  niệm,  vọng  tưởng,  đều  là  những  thứ phương 

hại tâm thanh tịnh. Trong nhà Phật thường dựa vào “giác quán” nhiều hay ít 

để  phán  đoán  định  lực  sâu  hay  cạn.  Người  định  lực  rất  sâu,  giác  quán  ít; 

người định lực cạn, giác quán nhiều. Giác quán là những tạp niệm bên trong, 

tạp  niệm  quá  nhiều  đương  nhiên  định  lực  nông  cạn.  Tạp  niệm  càng  ít  thì 

định  lực càng sâu. Vì thế,  nói tứ thiền, bát định  là phân biệt  trên  giác quán 

sâu hay cạn. 

Chánh kinh:  

 Thập tứ giả, tổn giảm đa văn. 

十四者。損減多聞。   

 (Mười bốn là tổn giảm đa văn)  

 “Đa văn”  là siêng học. Người ưa thích náo nhiệt nhất định việc học sẽ bị 

trở ngại. 

Chánh kinh:  

 Thập ngũ giả, bất đắc Thiền Định. 

十五者。不得禪定。   

 (Mười lăm là chẳng đắc Thiền Định)  

Ưa thích ồn náo, nhất định tâm thanh tịnh nơi Định bị trở ngại. 

Chánh kinh:  

 Thập  lục  giả,  vô  hữu  trí  huệ.  Thập  thất  giả,  tốc  tật  nhi  đắc  phi  chư 

 phạm hạnh. 

十六者。無有智慧。十七者。速疾而得。非諸梵行。   

 (Mười  sáu  là  chẳng  có  trí  huệ.  Mười  bảy  là  nhanh  chóng  đạt  được 

 những thứ chẳng phải là phạm hạnh)  

Vì sao? Vì tham  lam,  người đời  nay cứ nói “cầu đổi  mới, cầu biến đổi, 

cầu  nhanh  chóng”,  gọi  đó  là  “tinh  thần  khoa  học”.  Trong  Phật  pháp  nói  là 

“nhanh chóng đạt được” những thứ chẳng phải là phạm hạnh, chẳng phải là 

thanh tịnh hạnh. Dù quý vị có đạt được gì, tâm quý vị cũng chẳng thể thanh 

tịnh. 

Chánh kinh:  

 Thập bát giả, bất ái ư Phật. Thập cửu giả, bất ái ư Pháp. Nhị thập giả, 

 bất ái ư Tăng. 

十八者。不愛於佛。十九者。不愛於法。二十者。不愛於僧。   

 (Mười tám  là chẳng yêu mến  Phật.  Mười  chín là chẳng yêu mến  Pháp. 

 Hai mươi là chẳng yêu mến Tăng)  

Đây  chính  là  trái  nghịch  Tam  Bảo.  Quý  vị  thấy  đó:  Chúng  ta  vào  cửa 

Phật, trước hết là thọ Tam Quy, quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Kẻ ấy 

bỏ sạch Phật, Pháp, Tăng, cứ theo náo nhiệt mà thôi. 

 Chánh kinh:  

 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát quán ư hội náo nhị thập chủng quá. 

彌勒。是為菩薩觀於憒鬧二十種過。   

 (Di Lặc! Đấy là Bồ Tát quán hai mươi lỗi của ồn náo).  

Đức  Thế  Tôn  đã  đem  hai  mươi  lỗi  của  sự  ồn  náo  giảng  cho  chúng  ta. 

Tiếp theo đây là phần trùng tụng. Để nhắc lại  những  ý  nghĩa ấy, Phật dùng 

kệ  tụng  nói  lại  lần  nữa.  Trong  phần  kệ  tụng  này,  không  những  nhắc  đến 

nhiệt  náo  mà  còn  nhắc  đến  cả  những  lỗi  lầm  của  lợi  dưỡng  đã  giảng  trong 

phần trước. Mục đích của kệ tụng là hy vọng đại chúng ghi nhớ chắc chắn, 

trong  từng  thời,  từng  khắc  của  sanh  hoạt  thường  nhật  sẽ  tự  đề  khởi  chánh 

niệm. Điều này hết sức trọng yếu. 



---o0o--- 

 

8.4.b. Trùng Tụng: 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Thế Tôn trùng thuyết kệ ngôn:  

爾時世尊。重說偈言。   

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn nhắc lại bằng kệ như sau)  

 Dưới đây là hai mươi bốn bài kệ tụng. Quá nửa là trùng tụng, tức là 

 dùng phương thức kệ tụng để nhắc lại một lượt những điều đức Phật đã 

 giảng trong  phần trường  hàng ở  trên.  Mục  đích  của  kệ  tụng  gồm  có  hai 

 điều:  

-  Một  là  giảng  kinh  thuyết  pháp  trong  nhà  Phật,  chẳng  giống  như  học 

sinh đến  lớp trong  nhà trường.  Học sinh đến  lớp con số  nhất định; còn chỗ 

giảng  kinh thì có kẻ đến sau, người đến trước. Đức Phật  vô cùng từ bi, đối 

với những kẻ đến sau, chưa được nghe phần đầu, Ngài bèn dùng kệ tụng để 

nhắc lại giản lược một lượt. Đây chính là ý nghĩa thứ nhất. 

- Ý nghĩa thứ hai là để tiện ghi nhớ. Phật toàn giảng những điều răn dạy 

vô  cùng  trọng  yếu.  Nếu  chẳng  thể  thường  nhớ  trong  tâm  sẽ  chẳng  có  biện 

pháp gì để thọ trì được. Thọ trì là y giáo phụng hành. Vì thế, nhất định phải 

nhớ kỹ lời Phật răn dạy. Kệ tụng giúp ghi nhớ thuận tiện. Vì thế, người biết 

học  nhất  định  phải  học  thuộc  kệ  tụng,  nhớ  kỹ  trong  tâm,  trong  sanh  hoạt 

thường ngày luôn luôn đề khởi công phu quán chiếu thì tu trì mới đắc lực. 

Chánh kinh:  

 Xả ly chư tham sân, 

 Bất trụ ư hội náo. 

舍離諸貪嗔。 

不住於憒鬧。   

 (Lìa bỏ các tham, sân, 

 Chẳng trụ vào ồn náo)  

 Kệ tụng bị câu chữ hạn chế, chẳng thể dài dòng thoải mái như trường 

 hàng  được.  Bởi  thế,  chúng  ta  phải  nhận  hiểu  những  ý  nghĩa  được  bao 

 hàm trong kệ tụng. “Lìa bỏ các  tham, sân”   là chỉ nói đến  hai thứ phiền 

 não,  chứ  tính  ra  còn  phải  có  si,  mạn,  nghi,  nhưng  vì  câu  kệ  này  chỉ  có 

 năm  chữ  nên  tỉnh  lược  những  thứ  sau.  Mọi  người  đừng  nghĩ  là  do  tỉnh 

 lược nên chúng chẳng có, chẳng phải như vậy. Ý nghĩa câu này vẫn viên 

 mãn, chúng ta phải hiểu rõ. 

Chánh kinh:  

 Nhược hữu chuyên trụ bỉ, 

 Thị quá, bất ưng tác. 

若有專住彼。 

是過不應作。   

 (Nếu ai chuyên trụ đó, 

 Là sai, chẳng nên làm)  

 Nghĩa  là  trong  tâm  chẳng  nên  tham  đắm  ồn  náo.  Nếu  thường  tưởng 

 nghĩ những trường hợp, cảnh giới nhiệt náo như thế, sanh lòng vui thích 

 chúng thì tâm quý vị có chỗ trụ. Phật bảo đó là lầm lỗi, là chẳng nên làm. 

 Vì sao? Bài kệ tiếp theo sẽ nói rõ nguyên nhân. 

Chánh kinh:  

 Kiêu mạn cập giác quán  

憍慢及覺觀   

 (Kiêu mạn và giác quán)  

Quý vị đã thấy vì sao tham, sân, si vô ích chưa? Trong đoạn trước đã nói 

tới tham sân, ở đây nói tới kiêu mạn và giác quán, đủ thấy là trong tham, sân 

có mạn; tham, sân, si, mạn đều gộp trong ấy hết.  “Giác quán”  là trong tâm 

vọng  tưởng  chẳng  ngừng,  vọng  niệm  rất  nhiều.  Đấy  đều  là  do  ồn  náo  sanh 

ra; ồn náo là tăng thượng duyên. 

Chánh kinh: 

 Hoại hạnh vô giới nhân, 

 Xưng thán ư hội náo. 

壞行無戒人。 

稱嘆於憒鬧。   

 (Kẻ hoại hạnh, thiếu giới, 

Bèn khen ngợi ồn náo)   

Hạng  người  nào  ưa  thích  những  điều  đó?  Người  chẳng  trì  giới,  người 

chẳng nghiêm cẩn tu hành.  “Hoại hạnh”  là phá hoại sự tu hành chánh đáng, 

và những kẻ chẳng trì giới mới vui thích ồn náo, mới khen ngợi ồn náo. Hai 

bài kệ này cùng nói về một việc! 

Chánh kinh:  

 Ngu nhân nhạo thế luận, 

 Thoái thất Đệ Nhất Nghĩa. 

愚人樂世論。 

退失第一義。   

 (Kẻ ngu ưa thế luận, 

 Lui sụt Đệ Nhất Nghĩa)  



 “Đệ Nhất Nghĩa”  là như trong phần văn Trường Hàng ở trên đã nói là 

 “quán Thật Nghĩa” , quán sát Thật Tướng của các pháp. Người nào ưa thích 

những  luận  nghị  thế  gian,  người  ấy  nhất  định  quên  mất  những  đạo  lý,  răn 

dạy của pháp xuất thế. Đó là  “thoái thất”  vậy! 



Chánh kinh:  

 

 Phóng dật, đa giác quán, 

  

 Thị quá, bất ưng tác. 

  

放逸多覺觀。 

是過不應作。   

  

 (Buông lung, nhiều giác quán, 

  

 Là sai, chớ nên làm!)  



Đây  cũng  là  lầm  lỗi  của  người  tu  hành,  chớ  có  làm.  Chớ  nên  tham 

nhiễm thế luận (những lời bàn luận của thế gian). 



Chánh kinh:  

 

 Tỳ-kheo xả đa văn, 

  

 Ngôn luận bất như lý, 

  

 Tổn giảm chư Thiền Định, 

  

 Thường tư duy thế gian.   

  

比丘舍多聞。 

言論不如理。 

損減諸禪定。 

常思惟世間。   

  

 (Tỳ kheo bỏ đa văn, 

  

 Ngôn luận chẳng đúng lý, 

  

 Các Thiền Định tổn giảm, 

  

 Thường nghĩ chuyện thế gian)  



Ở đây, đức Phật  nêu  một thí dụ:  Tỳ-kheo  xuất  gia bỏ  đa  văn. Đây  là 

lối  nói  mang  hai  ý  nghĩa.  Nếu  như  hiểu  là  “ngay  cả  đức  Phật  giảng  kinh 

thuyết  pháp,  quý  vị  cũng  chẳng  nghe,  cứ  bỏ  sạch  cả  đi”  thì  lầm  mất  rồi.  Ý 

nghĩa  chánh  yếu  ở  đây  là  như  sau:  Người  xuất  gia  cần  phải  đa  văn,  nghe 

nhiều  Phật  pháp!  Tuy  nói  là  đa  văn  Phật  pháp,  nhưng  cũng  phải  có  thứ  tự 

trước sau, như trong tứ thệ nguyện ta thường nói là  “pháp môn vô lượng thệ 

 nguyện học”,  đấy là học rộng đa văn. Nhưng điều nhất định là trước tiên quý 

vị phải đoạn phiền não. 

Nếu  phiền  não  vô  tận  chưa  đoạn,  quý  vị  sẽ  chẳng  thể  đa  văn,  mà  phải 

cần  thâm  nhập  một  môn.  Thâm  nhập  một  môn  giúp  quý  vị  đắc  Định,  giúp 

quý vị bỏ được giác quán. Khi trí huệ mở mang rồi thì mới có thể học rộng 

đa văn. Vì thế, phải theo thứ tự, đa văn chẳng dành để nói với người sơ học. 

Bởi  thế,  chúng  ta  phải  thông  đạt,  phải  hiểu  rõ  ý  nghĩa  của  đoạn  kinh  này. 

Nếu như “bỏ đa văn” là chẳng thường nghe Phật pháp, lẽ đương nhiên ngôn 

luận  có  sai  trái.  “Bất  như  lý”   là  chẳng  đúng  với  chân  lý  đức  Phật  đã  nói. 

Phật giảng hết thảy pháp đều nhằm giảng cho chúng ta chân tướng của nhân 

sanh  vũ  trụ,  hiện  tại  ta  gọi  “chân  tướng”  là  chân  lý  đấy!  Quý  vị  chẳng  thể 

học rộng đa văn, ắt ngôn luận của quý vị nhất định chẳng thể là chân tướng 

sự thật. 

Trong câu  “tổn giảm chư Thiền Định”,  chúng ta phải đặc biệt chú ý chữ 

 “chư”.   Chư  (諸) có  nghĩa  là  vô  lượng  tam-muội,  tam-muội  là  Thiền  Định. 

Vì sao có nhiều Thiền Định thế? Là do có rất nhiều phương thức để tu hành 

Thiền Định, bất luận dùng công phu nào, dùng phương pháp nào để tu Thiền 

Định,  nếu  cứ  ham  hố  ngôn  luận  thế  gian  thì  đều  uổng  công  thôi,  ngay  cả 

môn Niệm Phật của chúng ta cũng  bị trở  ngại. Vì thế, các bậc đại đức  xưa 

nay  thường  hay  dạy  người  sơ  học  chúng  ta  hãy  bỏ  lìa  thế  luận,  từ báo  chí, 

tạp  chí  cho  đến  máy  truyền  hình,  truyền  thanh  đều  bỏ  cả,  tâm  quý  vị  mới 

được thanh tịnh, mới có thể định được. 



Trong  các  buổi  giảng,  cũng  có  lúc  chúng  tôi  nhắc  tới  vấn  đề  này, 

nhưng  có  mấy  ai  tuân  theo?  Quý  vị  chưa  thể  làm  theo  thì  nói  cách  khác: 

Nhất định sẽ bị ảnh hưởng bởi hoàn cảnh. Trước đây, ước chừng hai mươi, 

ba mươi năm trước, chính phủ vừa mới đề xướng cuộc vận động phục hưng 

văn hóa, có một ngày tôi đang ở nhà tiên sinh Phương Đông Mỹ. Khéo sao 

hôm ấy có hai viên chức thuộc bộ Giáo Dục cũng đến thăm giáo sư Phương, 

hỏi  ý  kiến  cụ  Phương:  “Cuộc  vận  động  phục  hưng  văn  hóa  nên  bắt  đầu  từ 

đâu?” Phương tiên sinh trầm ngâm chừng mấy phút rồi  mới nói: “Nhất loạt 

ngưng  in các  loại tạp chí, báo chí ở Đài  Loan, đóng cửa  hết các đài truyền 

thanh, truyền hình”. Viên chức bộ Giáo Dục nghe vậy, lắc đầu:  

- Thưa thầy, điều ấy chẳng thể làm được đâu! 

-  Chẳng  làm  được  điều  đó,  còn  bàn  chuyện  phục  hưng  văn  hóa  Trung 

Quốc làm gì nữa? Văn hóa Trung Quốc đã bị những thứ ấy phá hoại sạch cả 

rồi! 

Lời cụ rất có lý! Phục hưng văn hóa cố hữu còn bị thế luận gây chướng 

ngại,  huống  hồ  là  tu  đạo!  Nói  đến  tu  đạo,  thì  đạo  là  gì?  Đạo  là  tâm  thanh 

tịnh,  đạo  là  chánh  tri  chánh  kiến,  đạo  là  chân  chánh  giác  ngộ.  Vì  thế,  nếu 

chẳng lìa bỏ được những thứ trên, đương nhiên sẽ thoái thất Đệ Nhất Nghĩa, 

Đệ  Nhất  Nghĩa  chính  là  đạo!  Một  câu   “tổn  giảm  các  thiền  định”   này  có 

nghĩa  như  vậy,  tu  hành  công  phu  chẳng  đắc  lực,  chẳng  có  thành  tựu. 

 “Thường tư duy thế gian”: Ý  niệm  hằng  ngày của quý  vị toàn  là dính  mắc 

trong các pháp thế gian ấy. 

 Chánh kinh:  

 Đam trước tư duy giả, 

 Hà đắc ư tịch tĩnh?   

耽著思惟者。 

何得於寂靜。   

 (Kẻ mê đắm tư duy, 

 Làm sao đạt tịch tĩnh?)  

 “Đam trước tư duy”  là kẻ thích suy nghĩ lung tung, tâm kẻ ấy làm sao 

có thể định được? Làm sao thanh tịnh cho được? 

 Chánh kinh:  

       Kỳ tâm thường tán dật. 

其心常散逸。  

 (Tâm hắn thường tán dật)  

 Tâm kẻ ấy thường tán loạn, thường buông lung. 

Chánh kinh:  

 Vĩnh ly ư chánh quán. 

永離於正觀。  

 (Mãi lìa nơi chánh quán)  

 [Chánh  quán  ở  đây  là]  chánh  quán  của  chư  Phật  Như  Lai.  Chánh 

 quán là  chánh  tri  chánh  kiến,  giác  chứ  không mê,  chánh chứ  không  tà; 

 kẻ  ấy  vĩnh viễn  chẳng  thể  đạt  được.  Chúng  ta  tu  hành  hằng  ngày  mong 

 chứng đắc, nhưng vì sao chẳng thể chứng đắc? Bây giờ ta đã biết: Chẳng 

 thể  chứng  đắc  là  vì  mắc  căn  bệnh  nào?  Sai  lầm  ở  đâu?  Trong  bộ  kinh 

 này, đức Phật đã dạy minh bạch cho chúng ta.  

Chánh kinh:  

 Tốc đắc phi phạm hạnh.   

速得非梵行。   

 (Mau đạt phi phạm hạnh)  

 “Tốc”   (速)  là  nhanh  chóng.  Người  hiện  thời  chẳng  có  lòng  nhẫn  nại, 

chẳng  có  tánh  nhẫn  nại  sẽ  chẳng  thể  tu  định.  Bất  cứ  việc  gì,  họ  cũng  cầu 

những gì mới mẻ, cầu nhanh chóng, cầu biến chuyển. Tâm lý ấy gây trở ngại 

rất lớn cho tu đạo; đấy chẳng phải là phạm hạnh.  “Phạm hạnh” : Phạm (梵) 

nghĩa  là thanh tịnh.  Bởi thế,  người  học đạo trước  hết phải tu tâm  nhẫn  nại. 

Trong  lục  độ  của  Bồ  Tát  có  Nhẫn  Nhục  Ba  La  Mật;  Nhẫn  Nhục  là  tu  tâm 

nhẫn nại. 

Chánh kinh:  

 Huyên tạp vô nghi kiểm.   

諠雜無儀檢。   

 (Ồn tạp, không đức hạnh)  

 “Nghi”  (儀) là oai nghi,  “kiểm”  (檢) là cẩn thận, kiểm điểm. Câu này ý 

nói đức hạnh đều mất cả. 

 Chánh kinh:  

 Diệc bất tằng ái Phật, 

 Cập ái ư thánh chúng, 

 Khí xả ly dục pháp, 

 Đam trước phi pháp ngôn.   

亦不曾愛佛。 

及愛於聖眾。 

棄舍離欲法。 

耽著非法言。   

 (Cũng chưa từng mến Phật, 

 Và mến yêu thánh chúng, 

 Vứt bỏ pháp ly dục, 

 Mê đắm lời phi pháp)  

Trong  câu   “bất  ái  Phật”,   Phật  có  nghĩa  là  giác  ngộ.  Chẳng  yêu  mến 

chánh  giác  đấy!  Chẳng  mến  chánh  giác  thì  ngày  ngày  điên  đảo,  mê  hoặc. 

 “Chẳng  yêu  mến  thánh  chúng” :  Chữ   “thánh  chúng”   chỉ  thanh  tịnh.  Trong 

Tam  Bảo,  Tăng  Bảo  là  sáu  căn  thanh  tịnh,  chẳng  nhiễm  mảy  trần.  Kẻ  ấy 

chẳng thích thanh tịnh. Thánh chúng cũng tượng trưng cho Lục Hòa. Kẻ ấy 

cũng  chẳng  ưa  Lục  Hòa.  Trong  câu   “vứt  bỏ  pháp  ly  dục” ,  Pháp  là  chánh. 

Bởi thế, ba câu Giác, Tịnh, Chánh này chính là Tam Bảo. Chúng ta học Phật, 

vào cửa Phật bèn quy y Tam Bảo, giờ đây, hành vi việc làm đều trái nghịch 

Tam Bảo! Vì đâu nên nỗi trái nghịch Tam Bảo? Là vì tham đắm ngôn luận 

thế gian, ưa thích ngôn luận thế tục, đủ thấy là mắc phải lầm lỗi rất nghiêm 

trọng. 

Chánh kinh:  

 Ngã thường xả thiên thân, 

 Chi phần cập đầu mục, 

 Vị cầu vô thượng đạo, 

 Văn pháp vô yếm túc. 

我常舍千身。 

支分及頭目。 

為求無上道。 

聞法無厭足。  

 (Ta thường bỏ ngàn thân, 

 Chi phần và đầu, mắt, 

 Để cầu đạo vô thượng, 

 Nghe pháp không chán đủ)  

 Bốn câu kệ này nói lên sự việc: Thích Ca Mâu Ni Phật nêu gương cho 

 chúng ta;  xả  thân  cầu  pháp  thì mọi  người  cũng  sẽ  tôn trọng  pháp  giống 

 như vậy. Trong kinh Niết Bàn có nói lúc Phật tu nhân, còn là Bồ Tát, vì 

 cầu nửa bài kệ mà xả toàn thân. Tôi nhớ đến một câu chuyện nhỏ, có lẽ 

 nhiều vị đồng tu đã biết rồi. Do vì tâm đức Phật cầu pháp tha thiết, thiên 

 thần trông thấy, trời Đế Thích trông thấy, cố ý biến thành một con quỷ La 

 Sát  đến  nói  hai  câu  kệ:  “Các  hành  vô  thường,  là  pháp  sanh  diệt”    rồi 

 không nói tiếp phần sau. Người cầu pháp nghe được hai câu ấy, liền hỏi: 

 “Còn phần sau thì sao?” Quỷ nói:  

- Phần tiếp theo ta không có sức, nói không nổi nữa. 

- Vì sao vậy? 

- Bụng ta đói, không có gì để ăn. 

Người ấy nói:  

- Ngài muốn ăn gì? 

- Ta muốn ăn thịt người. 

Bồ Tát liền phát tâm: “Tôi sẽ xả thân, trao cái thân này của tôi cho Ngài, 

xin Ngài nói nốt hai câu cuối có được chăng?” vì pháp xả thân. Quỷ La Sát 

thấy Bồ Tát thành tâm như thế, nói hai câu kệ cuối xong, Bồ Tát thật sự xả 

mạng  để  cúng  dường.  Hai  câu  kệ  cuối  là:   “Sanh  diệt  dứt  rồi,  tịch  diệt  là 

 vui!”  Khi ấy, quỷ bèn hiện lại thân Đế Thích, cung kính, lễ bái, cúng dường 

người ấy.  Đấy  là chuyện khi còn tu  nhân,  Phật đã  xả thân cầu pháp, chẳng 

tiếc thân  mạng,  vì cầu đạo  vô thượng,  nghe pháp không chán đủ.  Hãy  nghĩ 

xem chúng ta nghe pháp có nhiệt thành như thế hay chăng? Có chút trở ngại 

cỏn con  nào  bèn chẳng  nghĩ  tới  nữa, bèn  buông  ngay  ý  nguyện  nghe pháp, 

sao chẳng nghĩ đức Phật đã làm gương cho chúng ta như thế? 

 Chánh kinh:  

 Thị chư phi pháp nhân, 

 Thiểu văn tiện yếm xả. 

是諸非法人。 

少聞便厭舍。   

 (Những kẻ phi pháp ấy, 

 Nghe một chút, chán bỏ)  



Được chút ít cho là đủ. Nghe một chút Phật pháp đã cho là đủ quá rồi, 

chẳng cầu đa  văn. Chúng ta  nghe kinh dạy  như vậy, thì có rất  nhiều  vị cao 

tuổi, trí nhớ không tốt, nghe xong rất khó chịu! [Bởi lẽ họ thấy mình] không 

có năng lực đa văn. Có cần phải đa văn chăng? Không nhất thiết! Việc này 

nhằm  nói  với  những  người  trẻ  tuổi.  Người  trẻ  tuổi  cần  phải  đa  văn,  người 

phát  nguyện  hoằng  pháp  lợi  sanh  đương  nhiên  phải  đa  văn.  Không  đa  văn 

làm  sao  có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh  có  bao  nhiêu  là  căn  tánh  bất  đồng? 

Người  cao  tuổi  cứ  một  câu  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  sanh  về  Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới  xong sẽ  lại  học  rộng  nghe  nhiều  là ổn rồi. Chính 

xác phi thường! Vì thế, hiện tại bất tất phải lãng phí thời gian, cứ thâm nhập 

một môn, một câu Di Đà cứ niệm đến cùng! 



Chánh kinh:  

        Ngã tích tác quốc vương, 

        Vị cầu tứ cú kệ, 

 Thê tử cập tài bảo, 

 Tất giai năng thí dữ.   

我昔作國王。 

為求四句偈。 

妻子及財寶。 

悉皆能施與。   

 (Ta xưa làm quốc vương, 

 Vì cầu bốn câu kệ, 

 Vợ con cùng của báu, 

 Thảy đều đem thí cả)  

Đoạn  này  cũng  là  đức  Thế  Tôn  tự  trình  bày  hành  vi  lúc  còn  tu  nhân. 

Trong  kinh  Hiền  Ngu,  có  đoạn  thuật:  Lúc  Phật  tu  nhân,  làm  quốc  vương, 

cũng là vì nghe một bài kệ:  

 Hết thảy hành vô thường, 

 Sanh đều là có khổ, 

 Vô nhân, không, vô tướng, 

       Chẳng có Ngã, ngã sở! 



Vì nghe bài kệ đó, bèn bỏ vợ con, của báu. Những chuyện này nhằm 

nói  lên  Phật  pháp  rất  đáng  quý!  Nếu  một  câu,  nửa  bài  kệ  mà  quý  vị  nghe 

hiểu, thật sự thể  hội, sẽ khế  nhập cảnh  giới, chẳng có của báu thế  gian  nào 

sánh bằng! Trong nhiều kinh điển Đại Thừa, chúng ta đã thấy Thích Ca Mâu 

Ni Phật so sánh công đức, so lường tài thí với pháp thí: Bố thí của báu đầy 

khắp đại  thiên thế  giới chẳng thể bằng bố  thí  bốn câu kệ. Bốn câu  này  hợp 

thành  một  bài  kệ.  Một  bài  kệ  có  thể  khiến  cho  quý  vị  khai  ngộ,  khiến  cho 

quý vị liễu sanh thoát tử, khiến cho quý vị khế nhập cảnh giới Như Lai, của 

báu thế gian dù nhiều đến đâu đi nữa cũng không có cách gì sánh bằng! Bởi 

thế, người chân chánh giác ngộ biết Phật pháp là quý báu, có thể xả thân vì 

pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Hà hữu ư trí giả, 

  

 Nhi bất cần thính pháp  

  

何有於智者。 

    而不勤聽法。   

  

 (Há có người trí nào, 



Mà chẳng siêng nghe pháp?) 

Há có kẻ trí huệ chân chánh nào lại chẳng chịu siêng năng nghe pháp hay 

sao? Kẻ chẳng thể nghe pháp, thích đến chỗ vui chơi là kẻ ngu si, chẳng có 

trí huệ! Người thật sự có trí huệ sẽ đối với việc nghe pháp, tu trì, đúng là 

giành giật từng phút giây, chẳng dám để thời gian quý báu luống qua! 

Chánh kinh:  

 Ngã thường xả nhất thiết, 

 Phi pháp chi hý luận, 

 Vị ư bách thiên kiếp, 

 Nan đắc giải thoát cố! 

我嘗舍一切。 

 非法之戲論。 

 為於百千劫。 

 難得解脫故。  

  (Ta từng bỏ hết thảy, 

  Những hý luận phi pháp  

  Vì trong trăm ngàn năm, 

  Khó được giải thoát vậy!)  



 Bốn  câu  kệ  này  của  đức  Phật  nhằm  khuyên  chúng  ta,  Ngài  là  tấm 

 gương cực tốt cho chúng ta: Ngài đã từng - “thường” (嘗 ) nghĩa là từng 

 trải qua - “bỏ hết thảy”: Danh văn, lợi dưỡng thế gian, ngũ dục, lục trần 

 thảy đều bỏ sạch. “Những hý luận phi pháp”   cũng bỏ luôn. Mục đích là 

 gì? Ngài thật sự hiểu rõ, thật sự minh bạch rằng “trong trăm ngàn kiếp, 

khó được giải thoát”   - chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay, không phải chỉ là 

 trăm ngàn kiếp, luôn luân hồi trong lục đạo, tiền đồ (tương lai) một bề tối 

 om, mù  mịt  vô  cùng,  biết  bao  giờ  giải  thoát.  Từ  trước  đến  nay,  chúng ta 

 chưa từng giác ngộ, còn Ngài đã thành Phật là vì đạo lý này đây: Ngài đã 

 giác ngộ. Đã giác ngộ, Ngài lại còn có thể bỏ, Ngài chịu buông bỏ thì mới 

 có thể thành tựu được! 

Chánh kinh:  

 Nhữ đẳng ưng hân nhạo, 

 Chí cầu vi diệu pháp. 

汝等應欣樂。 

志求微妙法。   

 (Các ngươi nên vui thích, 

 Chí cầu pháp vi diệu)  

Chúng  ta  phải  học  theo  đức  Phật.  Hãy  nên  ưa  thích,  vui  ưa,  mong  cầu 

Phật  pháp  vi  diệu  vô  thượng.  Phật  pháp  vi  diệu  ấy  trong  cuối  kinh  sẽ  gom 

chỉ  về Tịnh Độ. Vì thế, pháp  vi diệu  này chẳng phải  là  nói pháp Đại  Thừa, 

mà thật ra là nói tới pháp môn cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Bởi 

lẽ, chỉ có pháp môn này mới thật sự có thể bảo đảm chúng ta ngay trong một 

đời này thoát ly tam giới luân hồi. 

Chánh kinh:  

 Nhược nhạo ư giải thoát. 

若樂於解脫。   

 (Nếu thích nơi giải thoát)  

Chữ “lạc” (樂) ở đây phải đọc biến âm thành Nhạo,  nghĩa  là  yêu  thích. 

Quý vị phải yêu thích giải thoát. 

Chánh kinh:  

 Tối thắng công đức giả.   

最勝功德者。   

 (Công đức tối thù thắng)  

 “Thắng”   (勝)  là  thù  thắng,  công  đức  thù  thắng.  Hai  câu  kệ  này  chỉ 

chung pháp Đại Thừa, đồng thời chỉ riêng pháp Tịnh Độ. Pháp môn Tịnh Độ 

thù thắng khôn sánh, quý vị phải thật sự yêu mến, phải thật sự hiểu rõ. 

 Chánh kinh:  

 Thế gian chư sự nghiệp, 

 Giai sở bất ưng vấn, 

世間諸事業。 

皆所不應問。   

 (Các sự nghiệp thế gian, 

 Đều chẳng nên hỏi đến)  

Nếu quý vị buông xuống thì quý vị mới có thể thực sự cầu đạt được giải 

thoát. Chữ  “giải”  (解) này là giải trừ, giải trừ hết thảy phiền não ràng buộc. 

 “Thoát”  (脱) là thoát ly lục đạo sanh tử luân hồi. Người thật sự giác ngộ đối 

với  những  sự  nghiệp  thế  gian  đều  buông  xuống  hết.  Nói   “sự  nghiệp  thế 

 gian”  là chỉ những sự nghiệp tạo luân hồi lục đạo. 

Chánh kinh:  

 Y thực vô thắng lợi, 

 Diệc bất chứng Niết Bàn. 

衣食無勝利。 

亦不証涅槃。   

 (Cơm áo không lợi ích, 

 Cũng chẳng chứng Niết Bàn)  

 Đây là nêu thí dụ. Người thế gian bận bịu những gì? Bận bịu vì cơm 

 áo. Cơm áo chẳng phải là lợi ích thù thắng (“thắng lợi”); bởi thế, cơm áo 

 chỉ cần vừa đủ là được. Đặc biệt là tại Đài Loan, nếu ai thật sự giác ngộ 

 thì  ở  Đài  Loan  thật  sự  có  đại  phước  báo.  Vì  sao  vậy?  Cơm  áo  dễ  dàng, 

 chẳng khó cầu chi. Chẳng cần phải tranh đua với ai. Mỗi ngày muốn ăn 

 no, mặc ấm thì điều kiện ấy tại Đài Loan rất dễ dàng. Có một năm tôi đi 

 giảng kinh, đi xe taxi, người lái xe bảo tôi: “Kiếm tiền thật chẳng dễ, cay 

 đắng lắm!” Tôi bèn hỏi ông ta: “Vì sao ông cần phải kiếm thật nhiều tiền 

 vậy? Chẳng biết ông có cơm ăn không? Ông không có y phục để mặc phải 

 không? Một bộ quần áo mặc tám, mười năm còn chưa hư kia mà!” Ông 

 ta gật gù: “Cũng có lý chớ!” 

 Nếu  tự  vui  với  cuộc  sống  của  chính mình  thì mỗi  tháng  chỉ  làm  việc 

 năm ngày cũng đủ ăn cả tháng, để ra hai mươi lăm ngày niệm Phật. Quý 

 vị  coi  có  phải  là  tự  tại  không?  Cớ  chi  cứ  ngày  ngày  khổ  cực  vậy?  Là  vì 

 đua tranh với người khác đó mà! Bây giờ người ta mặc y phục theo mode, 

 ngày mai không mua một bộ khác là không theo kịp thời trang rồi, cái tâm 

 lý  đua  đòi  ấy  chỉ  khiến  chính  mình  khổ  sở  mà  thôi!  Bởi  thế,  nếu  quý  vị 

 thật sự hiểu rõ đạo lý này thì ở Đài Loan, quý vị có thể làm một năm, nghỉ 

 một năm; nói thật đó! Ở ngoại quốc có rất nhiều nơi chẳng làm như vậy 

 được, rất là khổ cực đấy nhé! Tháng nào không làm việc, tháng ấy không 

 có cơm mà ăn. Tại Đài Loan thì khác, làm một tháng mà biết tiết kiệm thì 

 có thể đủ ăn cả năm. 

 Trên  đây,  nói  cơm  áo  chẳng  phải  là  lợi  ích  thù  thắng, “cũng  chẳng 

chứng  Niết  Bàn”.    Hai  câu  này  là  như  trong  kinh Kim  Cang  nói:  “Pháp 

còn  nên  bỏ,  huống  là  phi  pháp”.  “Chứng  Niết  Bàn”    là  pháp,  ngay  cả  ý 

 niệm chứng Niết Bàn cũng bỏ luôn, chẳng cầu nữa, huống hồ là cơm áo! 

“Cơm áo còn chẳng phải là lợi ích thù thắng”,  huống chi là phi pháp! 

 Chánh kinh:  

Đương xưng thán tối thắng.   

當稱嘆最勝。   

(Nên ngợi khen tối thắng)  

 Hãy nên khen ngợi điều tối thù thắng. Điều gì tối thù thắng? Chính là 

 Phật  pháp  Đại  Thừa.  Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  nói:  “Các  pháp  đều 

không,  nhân  quả  chẳng  không”.    Quý  vị  thấy  đó,  đức  Phật  nói  “ba  tâm 

chẳng  thể  được”.    Chủ  thể  chấp  trước  (năng  chấp  trước)  là  không,  vạn 

 pháp duyên sanh, bản thể của chúng là Không, trọn chẳng thể được; cái 

 được  quý  vị  chấp  trước  (sở  chấp  trước)  cũng  là  không.  Năng,  Sở  đều 

 không. Đấy là nói “vạn pháp đều không”.   Bồ Tát chẳng nói tướng đoạn 

 diệt;  chẳng  nói tướng  đoạn  diệt  chính  là  “nhân  quả  chẳng  không”.    Đấy 

 là lời tổng luận toàn bộ kinh ấy một cách đơn giản như thế; đấy là điều tối 

 thù thắng. 

 Nếu quy vào pháp môn Niệm Phật thì niệm Phật là nhân, thành Phật 

 là  quả;  đấy  là  pháp  tối  thắng  được  chư  Phật  Như  Lai  khen  ngợi.  Niệm 

 Phật  là  nhân,  thành  Phật  là  quả,  niệm  Phật  thành  Phật.  Bởi  thế  chẳng 

 cần phải niệm pháp thế gian, phải bỏ thế gian đi, phải bỏ sạch cả đi! 

 Chánh kinh:  

Thiện lai, chư tỳ-kheo!   

Ưng phu tòa linh tọa, 

Hỗ thuyết chư pháp yếu. 

善來諸比丘。 

應敷座令坐。  

互說諸法要。   

(Các tỳ kheo khéo đến,  

Hãy nên trải tòa ngồi, 

Bảo nhau các pháp yếu)  

“Thiện lai chư  tỳ  kheo”   hiểu theo nghĩa rộng là tứ chúng đồng học. 

 Chúng ta thường có duyên tụ hội một chỗ, khi gặp nhau đừng nói chuyện 

 thế  tục,  mà  hãy  thuật  cho  nhau  nghe  các  pháp  yếu,  trao  đổi  những  điều 

 tâm đắc trong việc tu học, thảo luận những khai thị trọng yếu trong kinh 

 luận Phật giáo có quan hệ như thế nào đối với việc tu học của chúng ta, 

 giúp cho chúng ta thấy thấu suốt, buông xuống, giúp chúng ta đoạn ác, tu 

 thiện. Thảo luận những điều như vậy là đúng. 

“Pháp  yếu”    là  những  điểm  tối  tinh  yếu  trong  pháp,  chẳng  hạn  như 

 bài kệ gồm hai câu trong kinh Kim Cang vừa nhắc ở phần trên, hai câu ấy 

 trọng yếu nhất: “Chẳng lấy các tướng, như như bất động”.   Ngoài chẳng 

 chấp tướng, trong tâm bất động, là điều trọng yếu! Trong pháp môn Tịnh 

 tông,  sáu  chữ  hồng  danh  “nam-mô  A  Di  Đà  Phật”    là  trọng  yếu,  không 

 còn gì trọng yếu hơn. Nếu thật sự thật thà niệm danh hiệu ấy thì sẽ có thể 

 thoát khỏi tam giới thành công. Ngày Chủ Nhật, chúng ta họp nhau niệm 

 Phật tại đây, mọi người cùng niệm Phật chính là bảo cho nhau nghe pháp 

 yếu đấy! Mỗi một người quý vị không có tạp tâm, không có tạp niệm, nam 

 mô  A  Di  Đà  Phật,  nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  đấy  thật  sự  là  bảo  cho  nhau 

 nghe pháp yếu vậy! 

 Chánh kinh:  

Nhân thân thậm nan đắc,   

Tùy phận hành bạch pháp, 

Độc tụng cập thiền định, 

Nhữ ưng như thị vấn. 

人身甚難得。 

隨分行白法。  

讀誦及禪定。  

汝應如是問。   

(Thân người rất khó được,  

Tùy sức hành pháp lành, 

Đọc tụng và thiền định, 

Ông nên hỏi như thế!)  

 Tìm thầy, kiếm bạn hỏi đạo, hỏi những điều gì? Nhất định phải hiểu 

 thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó  nghe. “Bạch  pháp”    là  thiện  pháp, 

 những pháp đức Phật thuyết chính là bạch pháp. Câu này mang ý nghĩa 

 dạy  chúng  ta  “như  thuyết  tu  hành”,    thường  đọc  tụng  kinh  điển  Đại 

 Thừa. “Thiền định”   là thọ trì, thật sự tu hành đấy! Đọc xong phải thật sự 

 tu hành! “Thiền  định”    hàm  ý  thật sự  tu  hành. “Ông  nên  hỏi  như  thế”  : 

 Hỏi như vậy mới là chính xác, mới được đức Phật khen ngợi vậy! 

Chánh kinh:  

 Như Lai nhập Niết Bàn, 

 Di pháp đương diệt hoại, 

 Tỳ-kheo đa phóng dật, 

 Nhạo chúng, khí nhàn tịnh,   

 Vị ẩm thực lợi dưỡng, 

 Trú dạ đàm thế thoại.   

如來入涅槃。 

遺法當滅壞。 

比丘多放逸。 

樂眾棄閑靜。 

為飲食利養。 

晝夜談世話。   

 (Như Lai nhập Niết Bàn, 

 Di pháp sẽ diệt hoại, 

 Tỳ-kheo nhiều buông lung, 

 Ưa đông, bỏ thanh vắng, 

 Vì uống ăn, lợi dưỡng, 

 Ngày đêm bàn chuyện đời)  

Sáu câu này nói về hiện tượng học Phật trong thời kỳ Mạt Pháp. Hiện tại 

đã cách thời đức Phật diệt độ ba ngàn năm rồi, tình trạng tu tập hiện thời của 

chúng ta đức Phật nói chẳng sai chút nào! Câu thứ nhất nghĩa là sau khi đức 

Phật diệt độ, Phật pháp sẽ dần dần bị biến chất, Phật pháp cũng bị hoại diệt. 

Trong thời đại mạt pháp này,  “tỳ-kheo hay buông lung”,  đệ tử xuất gia của 

Phật phóng dật, chẳng tuân thủ  lời dạy răn, ưa thích tụ hội cùng đại chúng. 

 “Nhạo chúng”   là thích tụ  hội cùng đại chúng, chẳng  thích  nhàn tịnh. Càng 

nhàn  tịnh  họ  càng  chẳng  ưa!  Vì  lợi  dưỡng,  ăn  uống  bèn   “ngày  đêm  bàn 

 chuyện  đời”.   Bài  kệ  này  mô  tả  đích  xác  tình  trạng  học  Phật  hiện  tại  của 

chúng ta! 

Chánh kinh:  

 Ngu nhân ư mộng trung, 

 Kinh bố nhi phiêu nịch, 

 Tự tri đa hủy phạm, 

 Đương đọa tam ác đạo. 

愚人於夢中。 

驚怖而漂溺。 

自知多毀犯。 

當墮三惡道。   

 (Kẻ ngu ở trong mộng, 

 Kinh hãi nên trôi chìm, 

 Tự biết lắm hủy phạm, 

 Sẽ đọa ba đường ác)  

 “Ngu”  (愚) là ngu si, không có trí huệ, mê hoặc, điên đảo. Chữ  “trong 

 mộng”  miêu tả cuộc sống hiện tại: Kẻ ấy sống như trong mộng.  “Mộng”  có 

nghĩa  là  trong  cuộc  sống  chẳng  hề  giác  ngộ,  chẳng  tỉnh  táo,  mê  hoặc  điên 

đảo, thời thời khắc khắc sợ hãi, chẳng thể rời bỏ sự sợ hãi, phiêu giạt, chìm 

đắm trong tam đồ lục đạo. Ngẫu nhiên, tạm giác ngộ, liền nhận biết mình đã 

hủy  phạm  nhiều,  mình  chưa  hề  tuân  thủ  những  dạy  răn  của  đức  Thế  Tôn, 

không  những  chỉ  phạm  giới  mà  còn  hủy  phạm  nữa,  vậy  là  xong  luôn  rồi! 

Câu  kệ  cuối  cùng  nói  đến  quả  báo:  Sẽ  đọa  trong  ba  đường  ác.  Những  điều 

đức  Phật  nói  đều  là  chân  tướng  sự  thật,  chẳng  nói  dối  câu  nào;  càng  phản 

tỉnh,  càng  kinh  hãi,  biết  làm  cách  nào  đây?  Tiếp  theo  đây,  đức  Phật  dạy 

chúng ta:  

Chánh kinh:  

 Ưng sanh hoan hỷ tâm, 

 Độc xử ư nhàn tịch, 

 Nhược tại a-lan-nhã, 

 Chí cầu vô thượng đạo. 

應生歡喜心。 

獨處於閑寂。 

若在阿蘭若。 

志求無上道   

 (Nên sanh tâm hoan hỷ, 

 Ở riêng chỗ vắng lặng, 

 Như ở a-lan-nhã, 

Chí cầu đạo vô thượng)  

Đây  là  đức  Phật  dạy  chúng  ta   “quay  đầu  là  bờ”,   đối  với  những  ác 

nghiệp  do  mê  hoặc  điên  đảo  đã  tạo  trong  quá  khứ,  chẳng  cần  phải  thường 

nghĩ đến nữa. Nhiều vị đồng tu thường đến thưa với tôi: Tâm thần họ chẳng 

thể  an  định,  cứ  nghĩ  đến  những  ác  nghiệp  đã  tạo  trước  đây  bèn  kinh  tâm 

động phách, ngay cả Phật hiệu cũng niệm chẳng được, hỏi tôi làm cách nào? 

Làm  cách  nào  ư?  Ở  đây,  đức  Phật  bảo  đừng  nghĩ  đến  nữa!  Quá  khứ  là 

chuyện đã qua, từ hôm nay trở đi vui vẻ, mừng rỡ nghĩ đến Phật, niệm Phật, 

cảnh giới của quý vị có chuyển biến thì nghiệp chướng của quý vị mới tiêu 

trừ được! Quý vị cần phải biết rằng: Mỗi lần quý vị nghĩ đến là quý vị lại tạo 

[nghiệp  ấy]  một  lần  nữa,  quý  vị  còn  sợ  tạo  nghiệp  chưa  đủ  nhiều  hay  sao? 

Tạo nghiệp là tâm, miệng, ý; dù thân và miệng chẳng tạo, nhưng cứ mỗi lần 

nghĩ đến cũng giống như tạo thêm một lần nữa, thật đáng sợ lắm! 

Vậy thì, làm thế nào để tiêu nghiệp chướng? Đừng nghĩ đến nữa, chúng 

ta nghĩ từ nay đã chấm dứt rồi, đã ngưng hẳn rồi; từ nay trở đi, chỉ nghĩ đến 

Phật, nghĩ trong kinh đức Phật răn dạy bao điều để chuyển biến  ý  niệm, có 

vậy mới hòng tiêu trừ nghiệp chướng. Niệm Phật công phu như vậy mới đắc 

lực, tự nhiên xa lìa hết thảy lo sợ, vọng tưởng, đấy là chính là điều đức Phật 

thường răn dạy chúng ta. Chúng ta nghe được Phật pháp Đại Thừa, thật là hy 

hữu! Bởi thế, phải sanh tâm hoan hỷ. 

 “Ở riêng nơi thanh vắng” , tâm phải tịnh, tâm phải định.  “Như trụ a-lan-

 nhã”: A-lan-nhã là hoàn cảnh hết sức u tịch. Hoàn cảnh thanh tịnh giúp ích 

rất nhiều cho việc tu hành của chính mình.  “Chí cầu đạo vô thượng”: Chúng 

ta  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  là  đạo  vô  thượng.  Điều  đầu  tiên  là  phải  tự 

biết làm thế nào để tiêu nghiệp chướng, làm thế nào để tiêu trừ vọng tưởng, 

xác định phương hướng mục tiêu tu học của chính mình, chỗ thực hiện vẫn 

là nương theo những điều đức Phật chỉ dạy. 

Chánh kinh:  

 Bất ưng kiến nhân quá. 

不應見人過。  

 (Chẳng nên thấy lỗi người)  

 Ở  phần  trên,  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  phương  pháp  thứ  nhất,  tức 

 phương pháp trọng yếu nhất: Chẳng tìm lỗi người, [tức là] chẳng thấy lỗi 

 người khác đấy!  

Chánh kinh:  

 Tự vị tối tôn thắng  

自謂最尊勝。   

(Tự bảo tôn thắng nhất)  

 Thấy  người  khác  ai  cũng  có  lầm  lỗi,  tự  mình  tự  tôn  tự  đại,  tự  hào 

 mình không mắc lầm lỗi gì, nào biết thấy lỗi người chính là mình có lỗi, 

 phải biết điều này! Nếu quý vị chẳng có lầm lỗi, quý vị sẽ chẳng thấy lỗi 

 người khác. Câu kinh này nói [người cho mình tôn quý nhất] chính là tự 

 tôn tự đại. 

Chánh kinh:  

 Kiêu tứ, phóng dật bổn.   

憍恣放逸本。   

(Kiêu tứ: gốc phóng dật)   

Kiêu  tứ (kiêu  căng  ngạo  mạn,  ý  phóng  túng) chính  là  cội  rễ  của  buông 

lung, chúng ta phải ngăn ngừa. 

Chánh kinh:  

 Mạc khinh hạ liệt nhân, 

 Bỉ ư di pháp trung, 

 Tiệm thứ nhi giải thoát,   

莫輕下劣人。 

彼於遺法中。 

漸次而解脫。   

 (Chớ khinh kẻ kém hèn, 

 Họ sẽ trong di pháp, 

 Lần lượt được giải thoát)  

 Chớ  có  khinh  khi  người  kém  hèn,  thậm  chí  đối  với  súc  sanh  cũng 

 chẳng được khinh mạn chúng. Quý vị thấy đời này chúng mang thân súc 

 sanh, biết đâu nghiệp báo súc sanh của chúng đã mãn, đời sau được làm 

 thân người, niệm Phật vãng sanh, chúng quyết định sẽ thành Phật, còn ta 

 vẫn  cứ  lẩn  quẩn  trong  sáu  đường.  Thường  có  chuyện  ấy;  vì  thế,  chẳng 

 được  xem  thường  người  khác,  cũng  có  người  một  khi  chuyển  sanh  sẽ 

 thành tựu vượt  trội chúng ta. “Họ sẽ trong di pháp”:  Di pháp là di giáo 

 của Phật, rất có thể họ sẽ lần lượt được giải thoát, tu hành chứng quả vậy. 

 Chánh kinh:  

Tỳ-kheo tuy phá giới,   

Thâm tín ư Tam Bảo, 

Thị tắc giải thoát nhân, 

Bất ưng kiến kỳ quá. 

比丘雖破戒。 

深信於三寶。  

是則解脫因。  

不應見其過。   

(Tỳ kheo tuy phá giới,  

Nhưng tin sâu Tam Bảo, 

Chính là nhân giải thoát, 

Chẳng nên thấy lỗi họ)  

 Ở đây, Phật lại thuyết minh vì sao chẳng nên thấy lỗi người khác? Có 

 đạo lý đấy! Trong Giới kinh thường nói kẻ phá giới Phật vẫn có biện pháp 

 cứu  được,  nhưng  mất  chánh  kiến,  Phật  không  còn  cách  nào  cứu  nổi. 

 Những người kia tuy phá giới, nhưng không phá chánh kiến. Vì sao? Vì 

 họ tin tưởng Tam Bảo sâu xa, vẫn còn cứu được! 

 Thí dụ rõ ràng nhất là như chuyện pháp sư Oánh Kha đời Tống được 

 chép trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục là một thí dụ rất hay. Lúc còn sống, 

 sư Oánh Kha phá giới, tạo tác rất nhiều ác nghiệp. Sở dĩ sư được cứu là vì 

 tin tưởng Tam Bảo, vẫn tin tưởng nhân quả, tự nghĩ mình nhất định đọa 

 địa  ngục  A  Tỳ.  Nghĩ  đến  chuyện  ấy,  sư  sợ  run,  cầu  hỏi  bạn  đồng  tu  có 

 cách nào cứu giúp hay không? Bạn đồng tu của sư cũng rất hiếm có, tặng 

 sư  một  cuốn  Vãng  Sanh  Truyện,  bảo  hãy  tự  xem.  Sư  đọc  thấy  người  ta 

 niệm Phật vãng sanh, tâm liền chấn động, thật sự phát nguyện niệm Phật 

 cầu sanh Tịnh Độ. Tâm sư chân thành,  khẩn thiết, niệm đến ba ngày ba 

 đêm cảm đức A Di Đà Phật hiện thân. 

 A Di Đà Phật dạy ông: “Ông còn sống được mười năm nữa, hãy gắng 

 tu  tập,  mười  năm  sau,  lúc  ông  mạng  chung,  ta  sẽ  đến  rước  ông”.  Oánh 

 Kha cũng hiếm có, sư thưa cùng A Di Đà Phật: “Con nghiệp chướng rất 

 nặng, chẳng chống cự nổi những dụ dỗ, mê hoặc, người ta dẫn dụ là con 

 lại  phạm  tội,  phạm  tội  nữa  thì  chẳng  biết  mười  năm  sau  con  tạo  không 

 biết bao nhiêu là tội nghiệp, con chẳng cần sống thêm mười năm nữa đâu, 

 bây giờ con cứ theo Phật thôi!” Phật cũng từ bi đáp ứng: “Ba ngày sau ta 

 sẽ đến tiếp dẫn ông”. Ba ngày sau sư liền vãng sanh. 

 Kinh A Di Đà nói niệm một ngày, hai ngày đến bảy ngày là thật đấy, 

 chẳng phải giả đâu. Vì sao chúng ta niệm Phật đã lâu như vậy mà chẳng 

 được  vãng  sanh?  Chúng  ta  chỉ  ưa  thích  vãng  sanh  nơi  cửa  miệng,  chứ 

 trong tâm tham luyến thế giới này , bỏ chẳng được! Phật biết rất rõ ràng, 

 minh bạch, biết những lời quý vị nói đều là giả, nói không thật, nên Ngài 

 chẳng đến; quý vị thật sự muốn vãng sanh, Phật sẽ đến. Quý vị chẳng nói 

 lời chân thật, miệng đúng, tâm sai, nên có niệm suốt đời, Phật cũng chẳng 

 nghĩ đến, còn người ta niệm chỉ ba ngày là Phật liền nghĩ đến ngay, là vì 

 nguyên nhân nào? Vì thật sự niệm. Nếu như ở đây chúng ta đả Phật thất 

 đúng như thế, niệm Phật bảy ngày liền vãng sanh thì sẽ chẳng còn ai đến 

 đây nữa đâu! Đúng vậy đó, sau bảy ngày là phải chết rồi, còn ai dám đến 

 đây nữa! 

 Đoạn  kinh  này  nói về  người  phá  giới,  nhưng  chẳng  phá  chánh kiến, 

 [vẫn  còn  là]  chánh  tri,  chánh  kiến,  chẳng  phải  là  tà  tri,  tà  kiến.  Chánh 

 kiến đó là nhân để giải thoát, họ sẽ được cứu, được vãng sanh, không chỉ 

 vãng sanh mà lắm khi phẩm vị vãng sanh còn rất cao nữa kia! Qua kinh 

 điển, chúng ta thấy vua A Xà Thế, chẳng hạn theo kinh Quán Vô Lượng 

 Thọ, vua từng giết cha, hại mẹ, theo Đề Bà Đạt Đa phá hoại Tăng đoàn, 

 tạo tội ngũ nghịch, thập ác. Đề Bà Đạt Đa đọa địa ngục, còn vua lúc lâm 

 chung  mới  sám  hối,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  Phật  bảo  nhà  vua  là 

 thượng phẩm trung sanh, thật là ngoài sức tưởng tượng của chúng ta! 

 Bởi  thế,  chúng  ta  mới  hiểu  được  rằng:  Có  hai  loại  người  vãng  sanh 

 Tịnh  Độ,  một  là  hạng  bình  thời  niệm  Phật  tích  công  lũy  đức,  hai  là  khi 

 lâm  chung  sám  hối,  phẩm  vị  cao  hay  thấp  phụ  thuộc  sức  sám  hối  của 

 người  đó.  Vua  A  Xà  Thế  chân  tâm  sám  hối,  nên  đạt  được  phẩm  vị  cao 

 như  thế.  Bởi  thế,  chúng  ta  chẳng  được  khinh  mạn  những  người  tạo  ác 

 nghiệp, “chẳng nên thấy lỗi họ”.   

 Chánh kinh:  

Tồi phục tham sân nan,   

Vật kinh ư phóng dật, 

Trừ tập pháp ưng nhĩ, 

Thị cố bất tu thuyết. 

摧伏貪嗔難。 

勿驚於放逸。  

余習法應爾。  

是故不須說。   

(Khó dẹp yên tham sân,  

Đừng kinh sợ phóng dật, 

Trừ tập, pháp phải vậy, 

Nên chẳng cần nói nữa)  

 Bài kệ này cho thấy đức Phật hết sức thông hiểu tình cảm con người. 

 Nói theo phương diện tình cảm con người, chẳng nên khinh mạn những 

 hạng  người  ấy  là  vì  cớ  gì?  Phiền  não  tham  -  sân  -  si  muốn đoạn  trừ  rất 

 khó khăn. Biếng trễ, lười nhác, buông lung đều là tập khí phiền não từ vô 

 thỉ  kiếp  đến  nay. “Trừ  tập  pháp  ưng  nhĩ”    (trừ  tập  khí,  lẽ  đương  nhiên 

 phải  như  thế):  Thấy  những  hiện  tượng  ấy,  biết  những  hiện  tượng  ấy  là 

 chuyện đương nhiên. Cho nên chẳng thấy lỗi người khác. Ôi! Chẳng cần 

 phải  nói  đến  làm  chi,  phiền  não  từ  vô  thỉ  đó  mà!  Kẻ  kia  chưa  phải  là 

 thánh  nhân,  cũng  chưa  phải  là  Phật,  Bồ  Tát  tái  lai,  làm  sao  không  có 

 phiền não cơ chứ? 

 Vì thế, dù thấy họ có lỗi cũng chẳng cần phải nói đến, hãy ngoảnh lại 

 xét mình, bản thân mình có lỗi đó hay không? Tự xét mình khó lắm nghe! 

 Thấy  lỗi  người  khác  dễ  ợt!  Hệt  như  tròng  mắt  chỉ  thấy  những  gì  bên 

 ngoài chứ chẳng thấy được chính mình. Như vậy, người giác ngộ chẳng 

 có  gì  phi  thường  cả,  họ  thấy  người  khác  giống  như  chính  mình,  ta  và 

 người  chẳng  hai.  Thấy  người  khác  có  lỗi,  họ  liền  biết  chính mình  có  lỗi 

 ấy, mong mỏi người khác sửa lỗi thế nào thì họ sẽ tự nghiêm chỉnh sửa lỗi 

 [như thế ấy]. Người như vậy có trí huệ, người như vậy khéo tu đấy! Biết 

 tu hành đấy! 

 Chánh kinh:  

Nhược thanh tịnh tỳ-kheo,   

Ty tha nhân quá thất, 

Thị tối phi chân thật, 

Bất danh tu chánh pháp. 

若清淨比丘。 

伺他人過失。  

是最非真實。  

不名修正法。   

(Nếu tỳ-kheo thanh tịnh,  

Bới tìm lỗi người khác, 

Là chẳng chân thật nhất, 

Chẳng gọi tu chánh pháp)  

 Nếu là một tỳ-kheo chân chánh thanh tịnh mà lại gây phiền phức cho 

 người khác, tìm lỗi người khác, đức Phật nói kẻ ấy chẳng đúng là tỳ-kheo 

 thanh tịnh, cũng chẳng phải là kẻ chân chánh tu hành, mà là giả, là giả 

 vờ đó thôi! 

 Chánh kinh:  

Như lý tu hành giả,   

Đương tu tự quán sát. 

 

如理修行者。 

當須自觀察。   

(Kẻ đúng lý tu hành,  

Phải nên tự quán sát)  

 Thực  sự  là  người  tu  hành  thì  phải  thường  tự  xét  mình,  chẳng  cần 

 phải nhòm ngó người khác. 

 Chánh kinh:  

Cầu đạo chư tỳ-kheo,   

Xả ly ác ngôn luận, 

Thường dĩ hoan hỷ tâm, 

Độc xử ư nhàn tịnh. 

求道諸比丘。 

舍離惡言論。  

常以歡喜心。  

獨處於閑靜。   

(Các tỳ-kheo cầu đạo,   

Lìa bỏ lời lẽ ác, 

Thường dùng tâm hoan hỷ, 

Ở riêng nơi thanh vắng)  

 Đây  là  một  tấm  gương  tu  hành.  Thật  sự  là  người  tu  hành  thì  nhất 

 định  phải  ít  nói,  ngôn  ngữ  phải  nhu  hòa,  thanh  tịnh,  hoan  hỷ,  an  tịnh, 

 đúng như thường nói: “Nhiều sự chẳng bằng ít sự; ít sự chẳng bằng vô 

sự”.    Đấy  mới  là  người  chân  chánh  tu  hành  vậy!  Trong  đoạn  này  tổng 

 cộng có  hai mươi bốn bài kệ, trùng tụng đại ý đã nói trong  phần trường 

 hàng. Đoạn kinh văn tiếp theo đây là đoạn kinh tổng kết. 

  

 Chánh kinh:  

Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát phục bạch Phật ngôn:   

-  Hy  hữu  Thế  Tôn!  Đam  trước  hội  náo,  nãi  hữu  như  thị  vô  lượng 

quá ác. 

爾時。彌勒菩薩復白佛言。希有世尊。耽著憒鬧。乃有如是。無量

過惡。   

(Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát lại bạch Phật rằng:  

- Hy hữu thay, bạch đức Thế Tôn! Mê đắm ồn náo bèn có vô lượng 

lỗi ác như thế)  

 Di  Lặc  Bồ  Tát  nghe  đức  Phật  tuyên  thuyết  rất  cảm  khái,  bèn  thưa: 

“Tham ái, ưa thích ồn náo có nhiều lỗi ác như thế đó”.   

 Chánh kinh:  

Thoái thất công đức, vô hữu lợi ích, tăng trưởng phiền não, đọa chư 

ác thú, viễn ly bạch pháp.   

退失功德。無有利益。增長煩惱。墮諸惡趣。遠離白法。   

(Lui sụt công đức, chẳng có lợi ích, tăng trưởng phiền  não, đọa các 

đường ác, xa lìa bạch pháp)  

“Bạch pháp”   là thiện pháp. [Kẻ ấy] toàn là tạo ác pháp, chẳng phải là 

 thiện pháp. 

 Chánh kinh:  

Hà hữu Bồ Tát cầu thiện pháp giả, văn thị quá thất, nhi bất nhạo ư 

độc xử nhàn tịnh.   

何有菩薩。求善法者。聞是過失。而不樂於。獨處閑靜。   

(Có  vị  Bồ  Tát  nào  cầu  thiện  pháp,  nghe  những  lỗi  ấy,  mà  chẳng 

thích ở riêng nơi thanh vắng ư?)  

  

 Đây  là  lời  khích  lệ  chúng  ta.  Ngài  nói  có  Bồ  Tát  nào  cầu  thiện 

 pháp, nghe giảng nhiều lỗi lầm của việc ưa thích ồn náo như thế mà vẫn 

 chẳng chịu buông bỏ chăng? Vẫn chẳng tìm một nơi an tịnh để tu học hay 

 chăng? 

  

---o0o--- 



8.5. Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán ngôn luận thế gian có hai mươi lỗi lớn 

 8.5.a. Trường hàng: 

  

  

 Phần dưới đây nói ngôn luận thế gian có hai mươi lỗi lớn, xin hãy 

 xem kinh văn:  

  

 Chánh kinh:  

  

Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:   

 

-  Thế  Tôn!  Vân  hà  danh  vi  thế  thoại  trung  quá,  nhược  quán  sát 

thời, Bồ Tát ưng trụ quyết định chi nghĩa. Do quán thị nghĩa, bất sanh 

nhiệt não. 

 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。云何名為。世話中過。若觀察時

。菩薩應住。決定之義。由觀是義。不生熱惱。   

 

(Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

 

- Bạch Thế Tôn! Thế nào gọi là lỗi lầm của ngôn luận thế gian để 

khi  Bồ  Tát  quán  sát  sẽ  trụ  vào  nghĩa  quyết  định.  Do  quán  nghĩa  ấy, 

chẳng sanh nhiệt não). 

 

  

 Lời lẽ thỉnh pháp của Di Lặc Bồ Tát chẳng khó hiểu gì, chỉ e các vị 

 đồng  tu  nghi  hoặc  chữ  “quyết  định  nghĩa”.    Chữ  “quyết  định  nghĩa”   

 trong  câu  “Bồ  Tát  ưng  trụ  quyết  định  nghĩa”    chỉ  sự  lý  chân  thật.  Kinh 

 Bát Nhã giảng Thật Tướng của các pháp, hiện thời ta gọi [Thật Tướng] là 

 chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Các vị ấy phải trụ, phải nên trụ trong 

 chân  tướng  của  nhân sanh  vũ  trụ.  Có  thể  tu học  như  thế  thì  mới  chẳng 

 sanh phiền não. 

  

 Chánh kinh:  

  

Phật ngôn:   

 

-  Di  Lặc!  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  ưng  đương  quán  sát  thế  thoại  quá 

thất,  hữu  nhị  thập  chủng.  Nhược  quán  sát  thời,  năng  linh  Bồ  Tát  trụ 

quyết định nghĩa; do quán thị nghĩa, bất sanh nhiệt não. 

 

佛言彌勒。初業菩薩。應當觀察。世話過失。有二十種。若觀察

時。能令菩薩。住決定義。由觀是義。不生熱惱。   

 

(Phật dạy:  

 

-  Này  Di  Lặc!  Sơ  nghiệp Bồ  Tát  hãy  nên  quán  sát  ngôn  luận  thế 

gian có hai mươi thứ lầm lỗi. Như khi quán sát sẽ khiến cho Bồ Tát trụ 

trong  nghĩa quyết định; do quán sát nghĩa ấy, chẳng sanh nhiệt não)  

  

 Đây là lời Phật đáp chung cho câu hỏi của Bồ Tát Di Lặc. Đích xác 

 là có thể thực hiện được điều ấy, vấn đề là quý vị phải quán sát, đối với lỗi 

 lầm  của  ngôn  luận  thế  gian  cũng  như  công  đức  lợi  ích  do  lìa  bỏ  ngôn 

 luận thế gian, quý vị phải quán sát thấu triệt, hiểu rõ, quý vị mới trụ được 

 nơi “nghĩa quyết định”, tâm mới an trụ trong Thật Tướng các pháp, mới 

 chẳng sanh phiền não. 

  

 Chánh kinh:  

  

Di Lặc! Vân hà danh vi nhạo ư thế thoại nhị thập chủng quá?   

 

彌勒。云何名為。樂於世話。二十種過。   

 

(Di  Lặc!  Thế  nào  gọi  là  hai  mươi  lỗi  do  ưa  thích  ngôn  luận  thế 

gian?)  

  

“Nhạo”   (樂 ) là vui thích, yêu mến. Yêu thích ngôn luận thế gian có 

 hai mươi lỗi, ở đây, đức Phật sẽ giảng cho chúng ta. 

  

 Chánh kinh:  

  

Nhất giả, tâm sanh kiêu tứ, bất kính đa văn.   

 

一者。心生憍恣。不敬多聞。   

 

(Một là tâm sanh kiêu ngạo, phóng túng, chẳng kính đa văn)   

 

  

 Chữ “đa văn”   chỉ người nghe nhiều Phật pháp; đối với người học 

 rộng  đa  văn,  họ  chẳng  hề  tôn  kính.  Vì  sao?  Nói  đơn  giản,  là  vì  họ  biết 

 pháp  thế  gian  quá  nhiều,  nhân  đấy  bèn  sanh  tâm  kiêu  mạn,  kiêu  ngạo, 

 ngạo nghễ, ngã mạn, dù hàng tỳ-kheo Bồ Tát xuất gia đọc kinh sách rất 

 nhiều, họ vẫn coi thường, chẳng thèm để vào mắt - chẳng kính đa văn. 

  

 Chánh kinh:  

  

Nhị giả, ư chư tránh luận, đa khởi chấp trước.   

 

二者。於諸諍論。多起執著。   

 

(Hai là, hay khởi chấp trước vào các tranh cãi)     

  

 Điều  này  từ  xưa  đến  nay  chẳng  thể  tránh  khỏi,  tranh  chấp  rất 

 nhiều! Vì sao có tranh chấp? Vì thành kiến rất sâu. 

  

 Chánh kinh:  

  

Tam giả, thất ư chánh niệm, như lý tác ý.   

 

三者。失於正念。如理作意。   

 

(Ba là đánh mất chánh niệm, suy nghĩ đúng lý)  

  

 Họ khởi tâm động niệm chẳng đúng lý, cũng chẳng như pháp. “Lý”   

 (理 ) là chân tướng của nhân sanh vũ trụ, chẳng tương ưng với Lý nên gọi 

 là  “đánh  mất  chánh  niệm”.    Chẳng  biết  suy  nghĩ  đúng  lý,  họ  khởi  tâm 

 động niệm toàn là sanh phiền não. 

  

 Chánh kinh:  

  

Tứ giả, vi sở bất ưng thân đa tháo động.   

 

四者。為所不應。身多躁動。   

 

(Bốn là làm điều chẳng nên làm, thân hay tháo động)   

  

“Vi”    (為 )  là  hành  vi,  là  tạo  tác,  họ  tạo  tác  những  điều  chẳng  nên 

 làm.  Thế  nào  là  những  điều  chẳng  nên  làm?  Chẳng  nên  tạo  nghiệp  tam 

 đồ đấy! Nói đơn giản là như trong nhà Phật thường nói: Chẳng nên làm 

 mười ác nghiệp. “Thân hay tháo động ”: Kẻ ấy cứ khăng khăng gây tạo. 

  

 Chánh kinh:  

  

Ngũ giả, tốc tật cao hạ, hoại ư pháp nhẫn.   

 

五者。速疾高下。壞於法忍。   

 

(Năm là nhanh chóng cao thấp, hư hoại pháp nhẫn)  

  

“Cao hạ”   ở đây là tâm sanh phân biệt, tâm phân biệt rất mạnh nên 

 sanh ý tưởng cao thấp. Pháp nhẫn chẳng có, chẳng thể nhẫn nại! 

  

 Chánh kinh:  

  

Lục giả, tâm thường cang cường.   

 

六者。心常剛強。   

 

(Sáu là tâm thường ương ngạnh). 

  

 Tâm  ương  ngạnh  này  chướng  ngại  Thiền  Định,  chướng  ngại  trí 

 huệ. Vì thế.... 

  

 Chánh kinh:  

  

Thiền  Định  trí  huệ  tằng  bất  huân  tu.  Thất  giả,  phi  thời  nhi  ngữ, 

ngôn luận sở triền.    

  

禪定智慧。曾不薰修。七者。非時而語。言論所纏。   

(Thiền Định, trí huệ chưa từng huân tu.   Bảy là nói chẳng đúng thời, 

bị ngôn luận ràng buộc)   

“Phi thời”:  Ngôn ngữ có thời tiết, nhân duyên. Vào một lúc nào đó, có 

 những  lời  chẳng  nên  nói,  họ  cứ  nói bừa,  cứ  nói hoài  những  lời  ấy,  nên 

 gặp  phải  rất  nhiều  chướng  nạn;  như  bây  giờ  ta  thường  nói  là  bị  người 

 khác phê bình, bị công kích. Chẳng nên nói những lời nói đấy. Nói năng 

 là cả một nghệ thuật lớn, nhất định phải hiểu rõ thời tiết, nhân duyên. Nơi 

 nào, lúc nào, lời nào chẳng thể nói. Kẻ kia ngu si, chẳng có trí huệ, chẳng 

 nên nói mà cứ  nói hoài!  Vì thế, bị ngôn  luận ràng buộc, tức là bị  người 

 khác công kích, phê bình vậy! 

 Chánh kinh:  

Bát giả, bất năng kiên cố chứng ư thánh trí.   

八者。不能堅固。証於聖智。   

(Tám là chẳng thể kiên cố, chứng thánh trí)  

 Câu này nói về chứng quả. Đương nhiên đây chẳng phải là việc thuộc 

 khả năng của họ rồi. Chẳng những không thể chứng quả vị sâu, mà quả 

 vị  cạn  như  Tu  Đà  Hoàn,  họ  cũng  chẳng  thể  chứng  được.  Chẳng  những 

 không thể chứng thánh quả, nếu chúng ta quan sát kỹ thì công phu niệm 

 Phật  của  những  người  ấy  cũng  chẳng  thể  thành  một  khối  được!  Nếu 

 người niệm Phật thật sự niệm thành một khối, ắt sẽ nắm chắc vãng sanh. 

 Vì vậy, kinh thường gọi [pháp môn Niệm Phật] là “đạo dễ hành” (dị hành 

 đạo).  “Dị”  (易 )  là  dễ  dàng!  So  với  những  pháp  môn  khác  thì  pháp  môn 

 này dễ hơn, chứ thật ra, nó cũng chẳng dễ dàng chi! Nói dễ dàng là so với 

 các pháp khác mà nói đấy!  

 Các  pháp  môn  khác  nhất  định  phải  đoạn  tám  mươi  tám  phẩm  Kiến 

 Hoặc,  chứng  đắc  quả  Tu  Đà  Hoàn  mới  tính  là  thành  tựu.  Người  niệm 

 Phật  chúng  ta,  vãng  sanh  so  ra  dễ  dàng  hơn  nhiều  lắm.  Niệm  Phật  cầu 

 vãng sanh, tám mươi phẩm Hoặc chẳng cần phải đoạn một phẩm nào cả! 

 Chẳng đoạn thì làm như thế nào? Quý vị cần phải có năng lực khống chế 

 chúng nó, sự khống chế ấy gọi là “công phu thành phiến”  . Khống chế dễ, 

 đoạn mới khó! Cổ nhân đã ví von: “Khống chế” như lấy đá đè cỏ, “đoạn” 

 là nhổ cả rễ, khó lắm! 

 Chúng ta dùng một câu  Phật hiệu để chèn ép phiền não, một ý  niệm 

 vừa khởi lên, câu A Di Đà Phật liền đè chặt xuống, một ngày từ sáng đến 

 tối hai mươi bốn tiếng đồng  hồ chẳng cho tạp niệm khởi lên; nếu quý vị 

 làm được như vậy sẽ nhờ đó mà vãng sanh. Chúng ta có thể đè giữ phiền 

 não  hay  không?  Phật  hiệu  chỉ  niệm  ở  ngoài  miệng,  vọng  niệm  vẫn  cứ 

 khởi như thường thì vô ích, chẳng thể đè giữ được đâu! Chẳng thể dùng 

 cách niệm như vậy để vãng sanh được đâu! Chúng ta phải biết điều này! 

 Chánh kinh:  

Cửu giả, bất vị thiên, long chi sở cung kính.   

九者。不為天龍。之所恭敬。   

(Chín là chẳng được trời, rồng cung kính)  

“Thiên  long”    chỉ  hộ  pháp  thần.  Hộ  pháp  thần  chẳng  giúp  đỡ  quý  vị 

 đâu à! 

 Chánh kinh:  

Thập giả, vị biện tài giả thường hoài khinh tiện.   

十者。為辯才者。常懷輕賤。   

(Mười là bị kẻ biện tài thường ôm lòng khinh rẻ).  

 Nói  thật ra,  chẳng  phải là  người  ta  thật  sự  khinh  rẻ  quý  vị  đâu  nhé; 

 chỉ là người ta tránh xa quý vị, đối với quý vị họ kiềng mặt mà tránh xa! 

 Thật  đấy,  chẳng  phải  giả  đâu!  Chữ  “biện  tài”    chỉ  người  tu  hành  công 

 phu đắc lực. 

 Chánh kinh:  

Thập nhất giả, vị thân chứng giả chi sở ha trách.   

十一者。為身証者。之所呵責。   

(Mười một là bị người thật chứng quở trách)  

 Chữ “thân chứng”   chỉ người thật sự chứng quả. Họ cũng có lúc quở 

 trách quý vị.  

 Chánh kinh:  

Thập nhị giả, bất trụ chánh tín, thường hoài hối hận.   

十二者。不住正信。常懷悔恨。   

(Mười hai là chẳng trụ chánh tín, thường ôm lòng hối hận)  

 Họ  chẳng  thể  sanh  khởi  chánh  tín,  tín  tâm  do  dự,  có  lúc  tin,  có  lúc 

 chẳng tin, vì thế họ thường hay sanh lòng hối hận. 

 Chánh kinh:  

Thập tam giả, tâm đa nghi hoặc, dao động bất an.   

十三者。心多疑惑。搖動不安。   

(Mười ba là tâm hay ngờ vực, dao động chẳng yên)  

 Nguyên nhân đều là do tham đắm duyên thế gian. 

 Chánh kinh:  

Thập tứ giả, do như xướng kỹ tùy trục âm thanh.   

十四者。猶如倡妓。隨逐音聲。   

(Mười bốn là giống như đào hát đuổi theo âm thanh).  

“Xướng kỹ”   là tỷ dụ tâm kẻ ấy bị cảnh chuyển. “Xướng kỹ”   nói theo 

 cách bây giờ là diễn viên sân khấu. Diễn viên phải nói theo kịch bản, chứ 


 chẳng do ý mình, tự mình chẳng có chủ kiến gì; xướng ca, múa may mỗi 

 động tác đều phải rập theo phách nhịp. Do người nghe chỉ huy, tự mình 

 chẳng làm chủ được. Ý nghĩa của tỷ dụ này là như thế. 

 Chánh kinh:  

Thập ngũ giả, nhiễm trước chư dục, tùy cảnh lưu chuyển.   

十五者。染著諸欲。隨境流轉。   

(Mười lăm là nhiễm đắm các dục, xoay chuyển theo cảnh)  

 Mê đắm ngũ dục, lục trần, nhất định tâm bị cảnh chuyển. 

 Chánh kinh:  

Thập lục giả, bất quán chân thật, phỉ báng chánh pháp.   

十六者。不觀真實。誹謗正法。   

(Mười sáu là chẳng quán chân thật, phỉ báng chánh pháp)  

 Quen  tu  tập  tà  pháp,  gặp  chánh  pháp  chẳng  phải  là  thứ  mình  quen 

 thuộc, bèn chẳng thể tiếp nhận, xem chánh pháp như tà pháp, coi tà pháp 

 là  chánh  pháp,  việc  này  trong  xã  hội  hiện  tại  chúng  ta  thường  thấy  rất 

 nhiều. 

 Chánh kinh:  

Thập thất giả, hữu sở hy cầu, thường bất xứng toại.   

十七者。有所希求。常不稱遂。   

(Mười bảy là có mong cầu chi thường chẳng được toại ý)   

 Trong nhà Phật thường nói: “Trong cửa Phật hữu cầu tất ứng”,   mà 

 họ chẳng cầu được! Tâm họ cầu chi cũng chẳng được như nguyện. 

 Chánh kinh:  

Thập bát giả, kỳ tâm bất điều, vị nhân khí xả.   

十八者。其心不調。為人棄舍。   

(Mười tám là tâm họ chẳng điều phục, bị người khác vứt bỏ)  

 Bởi lẽ tâm họ lắm phiền não, lắm tri kiến - tức là lắm ý kiến, rất khó 

 hòa đồng với đại chúng. Chẳng thể hòa hợp với đại chúng, đương  nhiên 

 họ sẽ bị các đoàn thể khai trừ. 

 Chánh kinh:  

Thập cửu giả, bất tri pháp giới, tùy thuận ác hữu.   

十九者。不知法界。隨順惡友。   

(Mười chín là chẳng biết pháp giới, tùy thuận bạn ác)  

 Đối  với  những  lý  luận,  sự  thật  của  mười  pháp  giới,  kẻ  ấy  đều  chẳng 

 biết gì, đó gọi là mê hoặc điên đảo đấy! Vì thế, kẻ ấy chẳng có tâm xuất ly, 

 cũng chẳng biết phương pháp xuất ly. “Tùy thuận bạn ác”:  Họ toàn giao 

 du với kẻ ngu si, kẻ lười nhác, đều là bạn làm ác. 

 Chánh kinh:  

Nhị thập giả, bất liễu chư căn, hệ thuộc phiền não.   

二十者。不了諸根。繫屬煩惱。   

(Hai  mươi  là  các  căn  chẳng  giải  thoát,  bị  phụ  thuộc  chặt  chẽ  vào 

phiền não)  

“Chư  căn”    chỉ  chung  sáu  căn:  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý.  Mỗi  một 

 căn  đều  dính  chặt  với  phiền  não,  chẳng  có  biện  pháp  nào  để  thoát  khỏi 

 phiền não. Cuộc sống như vậy khổ sở phi thường, quả báo đương nhiên 

 chẳng thể tưởng tượng nổi.  

 Chánh kinh:  

Di Lặc! Thị vi Bồ Tát nhạo ư thế thoại nhị thập chủng quá.   

彌勒。是為菩薩。樂於世話。二十種過。   

(Này Di Lặc! Đó là hai mươi lỗi do ưa thích ngôn luận thế gian của 

Bồ Tát)  

 Nói  thật ra,  ưa  thích ngôn  luận  thế  gian  có  vô  lượng  vô  biên  lầm  lỗi 

 Thế Tôn quy nạp vô lượng vô biên lầm lỗi ấy thành hai mươi loại lớn, nói 

 đại lược cho chúng ta nghe.  

  

---o0o--- 



 8.5.b. Trùng tụng: 

 Chánh kinh:  

Nhĩ thời, Thế Tôn trùng thuyết kệ ngôn:   

爾時世尊。重說偈言。   

(Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn nhắc lại bằng kệ như sau)  

 Dưới  đây,  tổng  cộng  là  hai  mươi  mốt  bài  kệ,  đều  thuộc  vào  phần 

 Trùng Tụng. 

 Chánh kinh:  

Kiêu ngạo ư đa văn,   

Chấp trước chư tránh luận, 

Thất niệm, bất chánh tri, 

Thị danh thế thoại quá. 

憍傲於多聞。 

執著諸諍論。  

失念不正知。  

是名世話過。   

(Kiêu ngạo với đa văn,  

Chấp trước các tranh cãi, 

Mất niệm, không chánh tri, 

Gọi là lỗi thế thoại)  

 Câu  thứ  nhất  trùng  tụng  ý:  “Tâm  sanh  kiêu  mạn,  chẳng  kính  đa 

văn”.    Câu  thứ  hai  trùng  tụng  ý:  “Hay  khởi  lên  chấp  trước  đối  với  các 

thứ tranh cãi ”. Câu thứ ba nhắc lại lỗi thứ ba trong hai mươi lỗi đã nói ở 

 phần trước: “Thất niệm, bất chánh tri”.   Thất niệm là một loại Tùy Phiền 

 Não. Trong Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận có nói phiền não gồm 

 hai mươi  sáu  món,  trong  ấy,  có  sáu  món  Căn  Bản  Phiền Não,  hai mươi 

 món  là  Tùy  Phiền  Não.  Tùy  Phiền  Não  chia  ra  Đại  Tùy,  Trung  Tùy  và 

 Tiểu Tùy. Thất Niệm là một Đại Tùy Phiền Não. 

 Thế nào là Thất Niệm? Là đối với chánh pháp thường quên mất, cũng 

 như ta nói trí nhớ chẳng tốt, thường hay quên mất. Trong kinh điển, đức 

 Phật  giảng  đạo  lý,  phương  pháp  tu  hành,  cảnh  giới  khế  nhập,  kẻ  ấy 

 thường quên mất, đánh mất chánh tri kiến; những điều này đều liên quan 

 đến việc tham chấp, ưa thích ngôn luận thế gian. Vô minh, phiền não, tập 

 khí là nguyên nhân của hết thảy lầm lỗi. Các lỗi đức Phật nói trong kinh 

 này đều có thể gọi là  duyên, đã có  nhân  lại có thêm duyên, quả báo liền 

 hiện, giống như trong kinh đã nói. Bài kệ thứ hai là:  

 Chánh kinh:  

Viễn ly chánh tư duy.   

遠離正思惟。   

(Xa lìa chánh tư duy)  

“Chánh  tư  duy”  là  một  điều  trong  Bát  Chánh  Đạo,  kinh  điển  Đại 

 Thừa  còn  thường  gọi  nó  là  Chánh  Tri  Chánh  Kiến.  Tiêu  chuẩn  của 

 Chánh Tri Chánh Kiến  là gì? Nhất định phải tương ứng với chân tướng 

 sự  thật,  kinh  Bát  Nhã  thường  nói  tới “Thật Tướng của  các  pháp”,  cũng 

 như ta thường nói “chân tướng của nhân sanh vũ trụ”. Có tương ứng với 

 Thật  Tướng  của  các  pháp  thì  mới  kể  là  Chánh  Tri  Chánh  Kiến.  Do  đây 

 biết rằng chánh tri chánh kiến trong Phật pháp hết sức hợp lý, chẳng phải 

 là đoán mò. 

 Chánh kinh:  

Thân tâm bất tịch tĩnh.   

身心不寂静。   

(Thân tâm chẳng tịch tĩnh).    

 Tâm rất nhiều vọng niệm, thân lao chao, loạn động. Thân lẫn tâm đều 

 chẳng ngưng lặng được. 

 Chánh kinh:  

Thoái thất ư pháp nhẫn.   

退失於法忍。   

(Lui sụt nơi Pháp Nhẫn)  

 Nói  đơn  giản  là  kẻ  ấy  chẳng  có  lòng  nhẫn  nại.  Không  chỉ  chẳng  có 

 tâm  nhẫn  nại  học  Phật,  mà  ngay  cả  trong  việc  làm,  sanh  hoạt  thường 

 ngày, kẻ ấy cũng không có lòng nhẫn nại. Đấy cũng là lỗi hại của việc ưa 

 thích ngôn luận thế gian. 

 Chánh kinh:  

Kỳ tâm bất điều thuận,   

Viễn ly Xa-ma-tha, 

Cập Tỳ-bát-xá-na, 

Thị danh thế thoại quá. 

其心不調順。 

遠離奢摩他。  

及毘缽舍那。  

是名世話過。   

(Tâm họ chẳng điều thuận,  

Xa lìa pháp tu Chỉ, 

Cùng là pháp tu Quán. 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

 Bài kệ thứ ba luận về dụng công. Ngôn ngữ thế gian cũng gây trở ngại 

 rất lớn cho việc dụng công của chúng ta. “Tâm chẳng điều thuận”   nghĩa 

 là trong tâm kẻ ấy vọng tưởng, phiền não, tri kiến rất nhiều, công phu tu 

 hành  chẳng  đắc  lực.  Xa-ma-tha  và  Tỳ-bát-xá-na  đều  là  tiếng  Phạn.  Xa-

 ma-tha  (Śamatha)  dịch  là  Chỉ,  Tỳ-bát-xá-na  (Vipaśyanā)  dịch  là  Quán. 

 Trong  Giáo  Hạ,  thường  nói  Chỉ  Quán  là  Thiền  Định.  Thiền  (Dhyāna) 

 cũng  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  nghĩa  tiếng  Hán  là  Tĩnh  Lự.  “Tĩnh”  (静 ) 

 nghĩa  là  Chỉ,  “Lự”  (慮 )  nghĩa  là  Quán.  Đủ  thấy  dù  chữ  dùng  để  phiên 

 dịch  sai  khác,  nhưng  xét  về  mặt  ý  nghĩa,  cảnh  giới  thì  hoàn  toàn  tương 

 đồng. Vì thế, hai câu này bao gồm hết thảy pháp môn trong Phật pháp, tất 

 cả phương pháp tu hành đều gom về hai loại lớn này. 

 Ta gọi Chỉ là “phóng  hạ” (buông xuống); nếu quý vị đem thân, tâm, 

 thế giới, hết thảy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông hết cả xuống, 

 bắt đầu từ đó thì gọi là “Xa-ma-tha”. Còn nếu quý vị từ “khán phá” (thấy 

 thấu suốt thể tánh của mọi pháp), Tỳ-bát-xá-na là khán phá. Khán phá là 

 thấy  rõ  ràng  sự  thật  chân  tướng,  hoàn  toàn  hiểu  rõ,  thông  đạt,  tâm  bèn 

 thanh tịnh; từ đó mà nhập đạo thì gọi là “Tỳ-bát-xá-na”. Vì thế, nhập Bất 

 Nhị  pháp  môn,  quy  nạp  lại  chẳng  ngoài  hai phương pháp:  Một  là  Khán 

 Phá, hai là Phóng Hạ. Người ưa thích ngôn luận thế gian, bị trở ngại nơi 

 dụng công tu tập , “xa lìa Xa-ma-tha”,   Chỉ lẫn Quán đều chẳng thể thành 

 tựu. 

 Chúng ta niệm Phật, chư vị đồng tu phải biết: Người có thể niệm Phật 

 thì một câu Phật hiệu là Chỉ lẫn Quán. Trong ấy vừa có Chỉ vừa có Quán. 

 Lúc niệm Phật buông xuống vạn duyên, sự gì cũng chẳng nghĩ tới, đó là 

 Chỉ đấy! Hết thảy vọng niệm đều ngưng lặng, đều buông xuống, một câu 

 sáu  chữ  hồng  danh  rành  mạch,  phân  minh,  minh  bạch,  rõ  ràng,  đó  là 

 Quán.  Trong  Đại  Tập  Kinh,  đức  Thế  Tôn  có  dạy  chúng  ta  như  sau: 

“Niệm Phật là vô thượng thâm diệu thiền”,   là do đạo lý này. Vì thế nếu 

 quý vị thật thà niệm Phật, chẳng cần phải tu tham Thiền; niệm Phật là vô 

 thượng thâm diệu Thiền, một câu Phật hiệu có đủ Xa-ma-tha lẫn Tỳ-bát-

 xá-na! 

 Tiếp  theo  là  bài  kệ  thứ  tư  cho  biết  ngay  trong  cuộc  sống,  cũng  nẩy 

 sanh rất nhiều vấn đề. 

 Chánh kinh:  

Bất tôn kính sư trưởng,   

Ái nhạo ư thế luận, 

Trí huệ bất kiên cố, 

Thị danh thế thoại quá. 

不尊敬師長。 

愛樂於世論。  

智慧不堅固。  

是名世話過。   

(Chẳng tôn kính sư trưởng,  

Yêu thích lời thế gian, 

Trí huệ chẳng vững vàng, 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

 Chữ  “sư  trưởng”    ở  đây  chỉ  các  vị  thầy  dạy  chúng ta  học  Phật  pháp, 

 chứ chẳng phải là bậc sư trưởng trong thế gian. Bậc sư trưởng thế gian 

 chẳng dạy ta liễu sanh tử, xuất tam giới; sư trưởng ở đây chỉ vị thầy dạy 

 liễu thoát sanh tử, siêu thoát luân hồi. Do vì quý vị ưa thích ngôn luận thế 

 gian, đương nhiên quý vị quên mất sự nghiệp tu đạo, hoặc tối thiểu cũng 

 là  [tu  tập]  qua  quýt,  chẳng  sốt  sắng  thực  hành;  đó  là  chẳng  kính  sư 

 trưởng.  Bởi  lẽ,  sư  trưởng chẳng  cần  ta  phải thường phụng  dưỡng,  cung 

 kính; [tôn kính sư trưởng] chẳng có nghĩa như vậy. Thế nào là tôn kính 

 sư  trưởng?  Y  giáo  phụng  hành  mới  là  tôn  kính  chân  chánh. “Trí  huệ 

chẳng vững vàng ”, đấy là đạo lý nhất định. Trí huệ chân thật sanh khởi 

 từ tâm thanh tịnh. Tâm quý vị chẳng thanh tịnh làm sao có trí huệ? Bài kệ 

 thứ năm là:  

 Chánh kinh:  

Chư thiên bất cung kính,   

Long thần diệc phục nhiên, 

Thoái thất ư biện tài, 

Thị danh thế thoại quá. 

諸天不恭敬。 

龍神亦復然。  

退失於辯才。  

是名世話過。   

(Chư thiên chẳng cung kính,  

Long thần cũng giống vậy, 

Biện tài bị lui sụt, 

Đó gọi lỗi thế thoại)   

 Quý vị chẳng được hộ pháp thiện thần bảo vệ, giúp đỡ. Dẫu có biện tài 

 thì biện tài ấy cũng bị lui sụt. Bài kệ thứ sáu:  

 Chánh kinh:  

Thánh giả thường ha trách,   

Như thị đam trước nhân, 

Đường quyên ư thọ mạng, 

Thị danh thế thoại quá. 

聖者常呵責。 

如是耽著人。  

唐捐於壽命。  

是名世話過。   

(Bậc thánh thường quở trách,  

Kẻ đắm nhiễm như thế, 

Để phí uổng thọ mạng, 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

“Thánh giả”   là người tu hành chứng quả. Họ trông thấy quý vị, cảm 

 thấy  oán  tiếc  vô  cùng  cho  quý  vị.  Phải  hiểu  rằng:  Trong  vô  lượng  kiếp, 

 được  làm  thân  người,  được  nghe  Phật  pháp,  thật  vô  cùng  khó  khăn. 

 Trong  Phật  pháp,  khó  nhất  là  được  nghe  pháp  môn  Tịnh  Độ,  thật  là  hy 

 hữu khôn sánh. Vì sao?  Nếu như quý vị  tin tưởng sâu xa  pháp môn  này 

 chẳng nghi ngờ, y giáo phụng hành, bảo đảm trong một đời quý vị sẽ được 

 giải thoát! 

 Quý  vị  tu học  các  pháp  môn  khác,  chưa  chắc  được  vậy  đâu!  Vì  sao? 

 Tu  các  pháp  môn  khác  phải  đoạn  Kiến  Tư  phiền  não.  Đoạn  Kiến  Tư 

 phiền não nào phải chuyện dễ dàng. Pháp môn này chẳng cần đoạn phiền 

 não, gọi là “đới nghiệp vãng sanh”, cốt sao quý vị tin tưởng, phát nguyện, 

 chịu niệm Phật, quý vị sẽ thành công. Bởi thế, pháp môn này gọi là Đạo 

 Dễ Hành. 

 Trong hết thảy pháp Đại Thừa, pháp này dễ tu học nhất, dễ thành tựu 

 nhất. Bởi thế, nó là pháp môn hy hữu khó gặp. Gặp được pháp môn này 

 mà vẫn lười nhác, vẫn chẳng buông pháp thế gian xuống được, thật đáng 

 tiếc  thay!  “Thánh  giả”  quở  trách  là  vì  vậy.  Trong  câu  “đường  quyên  ư 

thọ  mạng”,  “đường  quyên”    (唐捐 )  là  lãng  phí.  Quý  vị  bỏ  phí  thời  gian 

 quý báu của một đời này, chẳng dùng vào đạo nghiệp, thật đáng tiếc phi 

 thường! 

 Chánh kinh:  

Chư hạnh giai khiếm giảm,   

Viễn ly đại Bồ Đề, 

Mạng chung sanh ưu khổ, 

Thị danh thế thoại quá. 

諸行皆缺減。 

遠離大菩提。  

命終生憂苦。  

是名世話過。   

(Các hạnh đều khuyết giảm,  

Xa lìa đại Bồ Đề, 

Mạng dứt sanh lo khổ, 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

 Chữ  “chư  hạnh”    chỉ  sự  tu  hành  của  người  đó.  Chúng  ta  phải  hiểu 

 thật  rõ  ý  nghĩa  của  hai  chữ  “tu  hành”.    Phải  vận  dụng  công  phu  tu  học 

 của  chính  mình  vào  trong  sanh  hoạt thường nhật,  vào  công  việc,  vào  sự 

 giao tiếp thông thường, thì mới gọi là “thật sự đắc lực”,   chân chánh đạt 

 được  lợi  ích  thù  thắng  nơi  Phật  pháp.  Đây  cũng  chính  là  điều  tiên  sinh 

 Phương Đông Mỹ trong quá khứ thường gọi là sự hưởng thụ tối cao trong 

 đời người vậy! Quý vị thật sự hưởng thụ được.  

“Các  hạnh  đều  khuyết  giảm”    nghĩa  là  dù  quý  vị  dụng  công,  cũng 

 chẳng thể áp dụng vào sanh hoạt thường nhật được; trong công việc sanh 

 sống hằng ngày, xử thế, đãi người, tiếp vật toàn là phiền não, vọng tưởng, 

 phân biệt, chấp trước. Nói cách khác, quý vị sử dụng công phu trật khớp 

 đối  với  cuộc  sống.  Câu  này  có  nghĩa  như  thế  đó. “Xa  lìa  đại  Bồ  Đề ”: 

 Trong cuộc sống chẳng thể đạt lợi ích, nếu muốn chứng Bồ Đề Niết Bàn 

 thì đương nhiên là càng mờ mịt, chẳng có hy vọng gì. “Mạng dứt sanh lo 

khổ”,    chữ  “lo  khổ”    chỉ  ba  ác  đạo.  Đấy  cũng  là  do  ngôn  luận  thế  gian 

 khiến cho công hạnh của chúng ta bị lỡ làng. 

 Chánh kinh:  

Nghi hoặc tâm động dao,   

Do như phong xuy thảo, 

Trí huệ bất kiên cố, 

Thị danh thế thoại quá. 

疑惑心動搖。 

猶如風吹草。  

智慧不堅固。  

是名世話過。   

(Tâm ngờ vực lay động,  

Như gió thổi rạp cỏ, 

Trí huệ chẳng vững vàng. 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

 Người  nói nhiều chuyện thế gian, đắm chấp tranh luận  thế  gian,  đối 

 với những điều được nói trong kinh điển nhà Phật, dù lý luận, cảnh giới 

 có  hay  đến  đâu,  kẻ  ấy  thường  sanh  tâm  ngờ  vực.  Vì  thế,  tâm  kẻ  ấy  bất 

 định, lúc  tin, lúc  ngờ, lòng tin dao động, tín tâm chẳng thanh tịnh. “Gió 

thổi cỏ”   là tỷ dụ, mang ý nghĩa bất định, đương nhiên trí huệ chẳng vững 

 vàng. Bài kệ tiếp sau là tỷ dụ. 

 Chánh kinh:  

Thí như xướng kỹ nhân,   

Tán thuyết tha dũng kiện, 

Bỉ nhân diệc phục nhiên, 

Thị danh thế thoại quá. 

譬如倡妓人。 

贊說他勇健。  

彼人亦復然。  

是名世話過。   

(Ví như kẻ hát xướng,  

Khen người khác hùng mạnh. 

Người kia cũng giống thế. 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

“Xướng kỹ nhân”   là người biểu diễn, chẳng phải thật; ta thường gọi 

 là người đóng tuồng. Đóng tuồng chứ không phải thật. Trên sân khấu, họ 

 khen ngợi người nọ là “dũng mãnh” thì chỉ là lời nói trên sàn diễn, chứ 

 người  biểu  diễn  có  thật  sự  mạnh  mẽ  hay  chăng?  Chưa  hề  thấy,  họ  chỉ 

 diễn vai trò ấy. Giả đấy, chẳng thật đâu! Vì thế, người tu hành [ham thích 

 ngôn  luận  thế  gian]  cũng  giống  như  người  đóng  tuồng,  chẳng  thật  sự 

 thực hiện! Kẻ ấy giả vờ làm, chứ chẳng làm thật. Ý nghĩa của bài kệ này 

 rất sâu, rất rộng vậy. Chúng ta hãy nghĩ kỹ xem mình học Phật là học thật 

 sự  hay  chỉ  là  diễn  tuồng  thôi?  Diễn  cho  chính  mình  coi  hay  là  diễn  cho 

 người khác coi vậy? Rốt cuộc đều uổng công, thật đáng tiếc quá! 

 Chánh kinh:  

Tùy trục thế ngữ ngôn,   

Nhiễm trước chư dục cảnh, 

Thường hành ư tà đạo, 

Thị danh thế thoại quá. 

隨逐世語言。 

染著諸欲境。  

常行於邪道。  

是名世話過。   

(Ruổi theo lời thế gian,  

Nhiễm trước các cảnh dục, 

Thường hành theo đạo tà, 

Đó gọi lỗi thế thoại). 

 Đây cũng là lỗi hại của ngôn luận thế gian. Ý nghĩa bài kệ này rất dễ 

 hiểu. “Đạo tà ”: Những gì chẳng phải do Phật nói, trái nghịch với Phật thì 

 gọi là “đạo tà”. 

 Chánh kinh:  

Hy cầu tâm bất toại.   

希求心不遂。   

(Tâm mong cầu chẳng thỏa)  

 Có mong cầu nhưng cầu chẳng được, đấy chính là Cầu Bất Đắc Khổ 

 trong Bát Khổ đó! 

 Chánh kinh:  

Siểm khúc, đa tránh luận.   

諂曲多諍論。   

(Dua vạy, lắm tranh cãi)  

 Tâm không chánh trực, thích tranh luận. 

 Chánh kinh:  

Viễn ly ư thánh hạnh,   

Thị danh thế thoại quá. 

遠離於聖行。 

是名世話過。   

(Xa lìa nơi hạnh thánh,  

Đó gọi lỗi thế thoại)  

“Thánh hạnh”   là Bồ Tát hạnh. Bồ Tát hạnh là sáu Ba La Mật, mười 

 đại  nguyện  vương.  Kẻ  ấy  hoàn  toàn  trái  nghịch,  xa  lìa  lục  độ  và  mười 

 nguyện vương. Đây cũng là lỗi hại của ngôn luận thế gian. 

 Chánh kinh:  

Ngu nhân đắc thiểu lợi,   

Kỳ tâm thường dao động, 

Như viên hầu tháo nhiễu, 

Thị danh thế thoại quá. 

愚人得少利。 

其心常搖動。  

如猿猴躁擾。  

是名世話過。   

(Kẻ ngu được chút lợi,  

Tâm hắn thường dao động. 

Như vượn khỉ lăng xăng, 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

“Ngu”    (愚 )  là  ngu  si,  không  có  trí  huệ.  Được  chút  ít  cho  là  đủ,  một 

 chút lợi ích nhỏ nhoi trước mắt liền cho  là đủ. Đối với thánh giáo, thậm 

 chí đối với cả Tây Phương Cực Lạc thế giới của Tịnh Tông, họ lúc thì tin 

 tưởng,  lúc  thì  hoài  nghi:  “Phương  Tây  thật  sự  có  thế  giới  Cực  Lạc  hay 

 chăng? Mình niệm Phật, A Di Đà Phật có thật sự đến tiếp dẫn mình hay 

 chăng?”  Nẩy sanh mối ngờ vực ấy rất phiền. Quý vị đọc kinh  Vô  Lượng 

 Thọ  sẽ  biết  ngay!  Nghi  là  chướng  ngại  lớn  nhất  đối  với  Bồ  Tát,  bởi  thế 

 căn bản phiền não là tham, sân, si, mạn, nghi. Nghi ở đây chẳng phải là 

 mối nghi thông thường, mà là hoài nghi thánh giáo, là đại phiền não  đó 

 nghe! Nó khiến cho đạo nghiệp của kẻ ấy chẳng thể thành tựu, bởi lẽ tâm 

 kẻ đó phập phều. “Viên  hầu tháo  nhiễu”   là tỷ dụ, cũng như nói là “tâm 

viên ý mã”   (tâm như vượn, ý như ngựa). 

 Chánh kinh:  

Trí huệ đa thoái thất,   

Vô hữu giác ngộ tâm, 

Ngu giả sở nhiếp trì, 

Thị danh thế thoại quá. 

智慧多退失。 

無有覺悟心。  

愚者所攝持。  

是名世話過。   

(Trí huệ hay lui sụt,  

Chẳng có tâm giác ngộ, 

Bị kẻ ngu nắm giữ, 

Đó gọi lỗi thế thoại)  

 Tự mình thiếu trí huệ, chẳng giác ngộ, thường bị kẻ ngu bỡn cợt, nắm 

 giữ, khống chế. 

 Chánh kinh:  

Mê hoặc ư nhãn nhĩ,   

Nãi chí ý diệc nhiên, 

Thường dữ phiền não câu, 

Thị danh thế thoại quá. 

迷惑於眼耳。 

乃至意亦然。  

常與煩惱俱。  

是名世話過。   

(Mắt, tai bị mê hoặc,  

Cho đến ý cũng thế, 

Thường chung đụng phiền não, 

Đó gọi lỗi thế gian)  

 Đây  là  sáu  căn  mê  hoặc;  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý  khởi  lên  công 

 dụng đều tương ứng với phiền não, đó cũng là lỗi của ngôn luận thế gian. 

 Chánh kinh:  

Ngu nhân nhạo thế thoại,   

Tận thọ thường không quá, 

Bất như tư nhất nghĩa, 

Hoạch lợi vô hữu biên. 

愚人樂世話。 

盡壽常空過。  

不如思一義。  

獲利無有邊。   

(Kẻ ngu ưa thế thoại,  

Trọn đời để luống qua, 

Chẳng bằng nghĩ một nghĩa, 

Được lợi chẳng ngằn mé)  

 Trong bài kệ thứ mười lăm này, đức Thế Tôn vừa chỉ dạy vừa khuyên 

 bảo  chúng  ta.  Những  ai  ham  thích  “thế  thoại”?  Chữ  “thế  thoại”  quý  vị 

 cần  phải  nhớ  kỹ,  phần  trên  tôi  đã  nói  qua  rồi,  phạm  vi  của  chữ  này  hết 

 sức rộng; phàm hết thảy ngôn  luận chẳng thể giúp quý vị vượt thoát lục 

 đạo luân hồi đều gọi là “thế thoại”. Do đó biết rằng: Người ham thích thế 

 thoại  nhiều  lắm!  Những  văn  gia  trứ  danh  trong  lịch  sử  đều  là  những 

 nhân vật đại biểu cho hạng người ưa thích thế thoại. 

 Chúng tôi nhớ trong quá khứ, khi đại sư Huệ Viễn lập  Liên Xã ở Lô 

 Sơn mời những người chí đồng đạo hợp nhóm lại để niệm Phật cộng tu; 

 khi đó, có đại văn học gia Tạ Linh Vận muốn dự vào liên xã liền bị đại sư 

 Huệ Viễn cự tuyệt. Vì sao đại sư Huệ Viễn cự tuyệt? Vì ông Tạ ưa thích 

 văn  chương,  làm  thơ,  đó  đều  là  thế  thoại.  Ông  ta  có  sở  thích  như  thế  sẽ 

 làm ảnh hưởng đến tâm thanh tịnh của những người khác. Những người 

 khác ngày ngày niệm kinh, niệm Phật, ông ta ở nơi đó ngâm thơ, viết văn, 

 thì tu hành làm sao được? Đấy là ngu si, chẳng phải thông minh đâu nhé! 

 Ngu si là gì? Là chẳng biết sợ luân hồi lục đạo đấy! 

 Người có trí huệ nghĩ mọi cách để vượt thoát lục đạo luân hồi. “Trọn 

đời  để  luống  qua”:   Trọn  cả  đời  này  bỏ  uổng. “Chẳng  bằng  nghĩ  một 

nghĩa”:   Nói  đơn  giản,  câu  này  hàm  nghĩa:  Những  kẻ  ấy  chẳng  bằng  bà 

 cụ già chẳng biết lấy một chữ nhưng niệm một câu A Di Đà Phật, ngay cả 

 câu A Di Đà Phật bà cụ cũng chẳng hiểu, nhưng bà cụ cũng chẳng quan 

 tâm, cứ niệm mãi một câu A Di Đà Phật, niệm ba năm, năm năm, bà cụ 

 thành công, biết trước lúc mất, đứng yên vãng sanh. Đấy gọi là người có 

 trí huệ, người thông minh, người như vậy chẳng phải là kẻ ngu đâu nhé! 

“Được  lợi  không  ngằn  mé”:   Sanh về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới bèn 

 thành  Phật,  bèn  thành  Bồ  Tát,  lợi  ích  như  thế  Phật  còn  chẳng  nói  rõ 

 được, chẳng thể nói cùng tận được. 

 Chánh kinh:  

Thí như cam giá vị,   

Tuy bất ly bì tiết, 

Diệc bất tùng bì tiết, 

Nhi đắc ư thắng vị. 

譬如甘蔗味。 

雖不離皮節。  

亦不從皮節。  

而得於勝味。   

(Ví như vị cây mía,  

Tuy chẳng lìa vỏ, đốt; 

Cũng chẳng từ vỏ, đốt, 

Mà được vị thù thắng)  

 Ở đây, đức Phật lại nêu một tỷ dụ. Ví như ăn mía. Ba ngàn năm trước 

 chỉ ở Ấn Độ mới có mía, còn chúng ta hiện thời cũng có, mía là thứ mọi 

 người thường thích ăn. Vị mía rất ngọt; vị ngọt ấy chẳng tách rời khỏi vỏ 

 mía hay đốt mía, nhưng cũng chẳng phát sanh từ vỏ mía hay đốt mía. Quý 

 vị  suy  nghĩ  kỹ  điều  này  sẽ  nhận  hiểu,  sẽ  hiểu  được  ý  vị  ấy.  Tiếp  theo  là 

 diễn giải về mặt pháp [của tỷ dụ trên đây]. 

 Chánh kinh:  

Bì tiết như thế thoại,   

Nghĩa lý do thắng vị, 

Thị cố xả hư ngôn, 

Tư duy ư thật nghĩa. 

皮節如世話。 

義理猶勝味。  

是故舍虛言。  

思惟於實義。   

(Vỏ, đốt như thế thoại,  

Nghĩa lý như vị ngon, 

Vì thế, bỏ lời rỗng, 

Suy nghĩ nghĩa chân thật)  

  Đạo  lý  này  rất  sâu.  Vì  thế,  trước  hết  Phật  phải  nói  tỷ  dụ:  Thế  thoại 

 giống như vỏ và đốt của cây mía. Chúng ta có cần thế thoại hay không? 

 Cần  chứ,  chẳng  thể  rời  lìa  thế  thoại  được.  Người  với  người  giao  tiếp 

 nhau, phải dùng đến ngôn ngữ. Đời trước truyền đạt ý tưởng cho đời sau, 

 hiện tại  chúng  ta  muốn truyền  đạt  cho  người  đời  sau,  tức  là  lưu  lại  lịch 

 sử,  cũng  phải  dựa  vào  văn  tự!  Ngày  nay  chúng  ta  đọc  kinh  Phật,  kinh 

 Phật là văn tự, lời đức Phật nói từ ba ngàn năm trước, bây giờ chúng ta 

 đọc đến hiểu được ý Phật, đều là thuộc thế thoại cả! Do vậy, thế thoại có 

 công dụng, nhưng chẳng được chấp trước, chẳng được tham ái. Tham ái 

 và chấp trước đều sai cả! 

 Chúng  ta  cần  phải  hiểu  rõ  nghĩa  lý  của  thế  thoại,  nghĩa  lý  ấy  giống 

 như vị ngọt của cây mía. Thế thoại dù là ngôn ngữ hay văn tự đều giống 

 như vỏ, đốt cây mía. Chúng ta nhai xong nhổ ra, bỏ đi, hưởng mùi vị của 

 nó thôi! “Vì thế, bỏ lời rỗng”  : Quý vị phải hiểu như thế này, chẳng phải 

 là  không  cần  đến  thế  thoại,  cứ  dùng  nó  nhưng  chẳng  chấp  trước  nó  là 

 được!  Vì  thế  quý  vị  phải  biết  “suy  nghĩ  nghĩa  chân  thật”,    từ  ngôn  ngữ, 

 văn tự của kinh điển mà thấu hiểu chân tướng của nhân sanh vũ trụ, đấy 

 là điều đức Phật muốn dạy chúng ta. 

 Chánh kinh:  

Trí huệ chư Bồ Tát,   

Năng tri thế thoại quá. 

智慧諸菩薩。   

能知世話過。   

(Các Bồ Tát trí huệ,   

Biết lỗi của thế thoại)  

 Những  vị  Bồ  Tát  có  trí  huệ  đều  biết  lỗi  hại  của  việc  tham  chấp  thế 

 thoại. Từ cổ đến nay, các vị tổ sư đại đức trong nhà Phật để lại cho chúng 

 nhiều trước thuật; trong đó không chỉ là Phật pháp tức là lời giảng giải, 

 sớ  luận  của  hết  thảy  kinh  điển,  mà  ngoài  ra  các  ngài  cũng  lưu  lại  rất 

 nhiều  văn  chương,  thi  từ.  Vậy  các  ngài  có  tham  chấp  [thế  thoại]  hay 

 không?  Không!  Nếu  là  không,  tại  sao  các  ngài trước  tác  những thứ  đó? 

 Các ngài có năng lực [làm như thế] chứ không cố ý học; nếu quyết ý học 

 là sai mất rồi. Chúng ta phải quyết ý học đạo mà thôi, làm sao có thể học 

 những thứ đó cho được? 

 Các ngài có thiên phú ấy, ta hay nói là thiên tài. Các ngài vừa tiếp xúc 

 liền  biết,  chẳng  những  biết  mà  còn  biết  rất  cao  minh  nữa  kia.  Các  ngài 

 bèn dùng những thứ đó để làm Phật sự, để tiếp dẫn chúng sanh, kết duyên 

 với  đại  chúng.  Như  Hoằng  Nhất  đại  sư  trong  thời  cận  đại,  thế  ngữ,  thế 

 thoại đều là những điều Ngài đã học trước khi học Phật. Ngài thật sự có 

 thiên tài, giỏi thư pháp, hội họa cũng giỏi. Ngài viết đẹp, vẽ khéo, làm thơ, 

 điêu khắc vàng, đá cũng giỏi, những nghệ thuật thế gian như thế Ngài rất 

 tinh tường. Ngài dùng những tài khéo ấy để làm Phật sự, để làm phương 

 tiện tiếp dẫn chúng sanh. Chúng ta chẳng có thiên tài nên chẳng cần phải 

 cố ý học những thứ ấy, học những thứ ấy là phạm lỗi rồi đấy! Nếu quý vị 

 có  năng  lực  như  thế  thì  cứ  việc,  còn  không  có  năng  lực  thì  bất  tất  phải 

 học. 

 Ấn Quang đại sư rất chất phác; Ấn Quang đại sư viết rất nhiều, quý vị 

 xem  kỹ  đi:  Ngài  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  một  bậc  thư  pháp  gia,  nhưng 

 chữ  Ngài  viết  rất  công  phu,  nhưng  nếu  luận  về  nghệ  thuật,  Ngài  không 

 muốn bàn đến.  Quý vị quan sát kỹ: Ngài dốc tinh thần vào từng chữ.  Vì 

 thế,  lão  nhân  gia  dạy  người,  chữ  chỉ  cần  viết  từng  nét,  từng  nét  sao  cho 

 đúng quy củ là được, chẳng cần phải đẹp! Ngài chẳng muốn làm một vị 

 thư  pháp  gia  thì  cần  viết  chữ  đẹp  để  làm  gì?  Viết  sao  cho  đoan  chánh, 

 thẳng  thớm,  quy  củ,  chỉnh  tề  là  được.  Ấn  Quang  đại  sư  nêu  tấm  gương 

 như  thế,  chúng  ta  phải  nhận  biết.  Đấy  chính  là  gương  tốt  cho  người  tu 

 học vậy. 

 Chánh kinh:  

Thường ái nhạo tư duy,   

Đệ nhất nghĩa công đức. 

常愛樂思惟。 

第一義功德。   

(Thường ưa thích tư duy  

Công đức Đệ Nhất Nghĩa)   

 Đệ Nhất Nghĩa là Thật Tướng của các pháp, là Chân Như Bản Tánh, 

 là chân tướng của nhân sanh vũ trụ. Nếu như quý vị vẫn chưa hiểu rõ, tôi 

 xin thưa một cách chất phác cùng các vị như sau, một câu “nam mô A Di 

 Đà  Phật”  là  Đệ  Nhất  Nghĩa.  Quý  vị  cứ  thật thà  niệm,  đem  hết  tinh  thần 

 tập trung vào danh hiệu, niệm mệt bèn nghỉ, nghỉ khỏe rồi lại niệm tiếp, 

 niệm  Phật  hiệu  cho  đến  khi  chẳng  có  tạp  niệm  xen  lẫn  vào  đó  thì  đấy 

 chính là “tư duy Đệ Nhất Nghĩa”.   Bởi thế, đọc đến kinh văn này mà vẫn 

 chẳng biết thế nào là Đệ Nhất Nghĩa thì phiền lắm đấy. 

 Chánh kinh:  

Pháp vị cập nghĩa vị,   

Giải thoát đệ nhất vị, 

Thùy hữu trí huệ giả, 

Tâm bất sanh hân nhạo? 

法味及義味。 

解脫第一味。  

誰有智慧者。  

心不生欣樂   

(Pháp vị và nghĩa vị,  

Vị giải thoát bậc nhất, 

Ai là người trí huệ, 

Chẳng sanh lòng vui ưa?)  

 Phật, Bồ Tát vì chúng ta giảng kinh, thuyết pháp, quý vị nghe xong có 

 chỗ giải ngộ thì đó gọi là “pháp vị”  . Cùng một bộ kinh, quý vị mỗi ngày 

 đọc  tụng,  mỗi  ngày  có  điều  giải  ngộ.  Phải  làm  sao  mới  có  thể  giải  ngộ 

 được? Vì sao chúng ta niệm mỗi ngày mà chẳng giải ngộ gì? Là vì chúng 

 ta dụng tâm không đúng; phải dùng cái tâm chân thành, tâm cung kính, 

 tâm thanh tịnh thì mới có ý vị, mới có chỗ giải ngộ. 

 Quý  vị  không  có  chỗ  giải  ngộ  tức  là  tâm  quý  vị  chẳng  chân  thành, 

 chẳng cung kính, chẳng thanh tịnh, đọc kinh Phật chẳng khác gì đọc báo 

 thì  làm  sao  đúng  được?  Làm  sao  có  chỗ  giải  ngộ  cơ  chứ?  Tâm  chân 

 thành, cung kính, thanh tịnh thì mỗi lần quý vị niệm một biến đều có chỗ 

 giải ngộ. Ngộ sâu - cạn, rộng - hẹp liên quan rất lớn đối với việc dụng tâm 

 của  quý  vị.  Tâm  quý  vị  càng  thanh  tịnh  thì quý  vị  ngộ  nhập  càng  sâu,  ý 

 nghĩa cũng càng rộng. Đó là pháp vị đấy! 

“Nghĩa  vị”:   “Nghĩa”  là  ngộ  nhập  cảnh  giới,  nghĩa  lý. “Vị  giải  thoát 

bậc  nhất”:  “Giải thoát” là khế nhập cảnh giới. Ba nghĩa này, mỗi nghĩa 

 sau  càng  sâu  hơn  nghĩa  trước,  tức  là  nghĩa càng  về  sau  càng  thù  thắng 

 hơn  nghĩa  trước.  Nghĩa vị  sâu  hơn  pháp  vị,  đệ  nhất  vị  lại  càng  sâu  hơn 

 nghĩa  vị.  Nói  chung  đối  với  mọi  người  chúng  ta,  người  nghiêm  túc  học 

 Phật thường có thể đạt được pháp vị. Tâm địa thanh tịnh, chân thành đến 

 mức  cực  điểm  thì  mới  đạt  được  nghĩa  vị.  Trong  bài  kệ  khai  kinh,  câu 

“nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật  nghĩa”    nói  đến  nghĩa  vị,  tức  là  quý  vị 

 hiểu rõ ràng đạo lý, nghĩa thú của lời Phật dạy. 

“Đệ nhất vị”   là quý vị chứng nhập cảnh giới, tức là chứng quả. Nghĩa 

 thứ nhất là nghe nói, nghĩa thứ hai là hiểu rõ, nghĩa thứ ba là nhập cảnh 

 giới. Nhập cảnh giới là vị bậc nhất mà quý vị tự nếm được. “Ai người có 

trí  huệ, chẳng sanh lòng vui ưa?”  : Ai có trí huệ mà chẳng ưa thích việc 

 này?  Vị  của  thế  thoại  trọn  chẳng  thể  sánh  bằng  được!  Vị  của  thế  thoại 

 cũng  rất  nồng.  Cũng  có  loại  thế  thoại  rất  hay,  đọc  cả  trăm  lần  chẳng 

 chán,  nó  có  sức  quyến  rũ  như  thế.  Những  tác  phẩm  văn  học  hay  khiến 

 cho người đọc yêu mến chẳng rời tay thì loại thế thoại ấy cũng có pháp vị, 

 nhưng chẳng có nghĩa vị và đệ nhất vị. Nó cũng có pháp vị, nhưng đương 

 nhiên là chẳng nồng đậm như trong Phật pháp. 

 Chánh kinh:  

Thị cố ưng khí xả,   

Vô lợi chư ngôn thoại. 

是故應棄舍。 

無利諸言話。   

(Vì thế, nên vứt bỏ,  

Những lời lẽ vô ích)  

 Đối với chúng ta, chúng chẳng có lợi ích chân thật. Đoạn phiền não, 

 khai  trí  huệ,  liễu  sanh  tử,  thoát  tam  giới,  đấy  mới  là  lợi  ích  chân  thật. 

 Phàm tất cả những gì không có nhũng lợi ích ấy, chúng ta đều phải nên 

 xa lìa. 

 Chánh kinh:  

Thường nhạo cần tư duy,   

Thù thắng đệ nhất nghĩa. 

常樂勤思惟。 

殊勝第一義。   

(Thường thích siêng suy nghĩ,  

Nghĩa thù thắng bậc nhất)  

 Đệ Nhất Nghĩa thường được nói tới trong Đại Thừa Phật pháp là Bồ 

 Đề  Niết  Bàn,  còn  gọi  là  Nhất  Chân  Pháp  Giới.  Đây  chính  là  Đệ  Nhất 

 Nghĩa chân thật, Đệ Nhất Nghĩa thù thắng. 

 Chánh kinh:  

Như thị đệ nhất pháp,   

Chư Phật sở tán thán, 

Thị cố minh trí nhân, 

Thường nhạo cần tu tập. 

如是第一法。 

諸佛所贊嘆。  

是故明智人。  

常樂勤修習。   

(Pháp bậc nhất như thế,  

Được chư Phật khen ngợi, 

Vì thế, người trí sáng, 

Thường thích siêng tu tập)  

 Pháp được hết thảy chư Phật Như Lai khen ngợi chính là đại Bồ Đề, 

 đại Niết Bàn, chư Phật Như Lai đã chứng đắc pháp ấy. Hy vọng hết thảy 

 Bồ Tát nỗ lực tinh tấn, cũng mau chóng chứng đắc. Đấy là nguyện vọng 

 Phật dạy cho chúng sanh. 

 Chánh kinh:  

Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát phục bạch Phật ngôn:   

- Hy  hữu Thế Tôn  nãi năng thiện  thuyết thế thoại quá thất,  tư duy 

thắng nghĩa lợi ích công đức. 

爾時。彌勒菩薩。復白佛言。希有世尊。乃能善說。世話過失。思

惟勝義。利益功德。   

(Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát lại bạch Phật rằng:  

- Bạch Thế Tôn! Hy hữu thay, Ngài có thể khéo nói lỗi lầm của ngôn 

luận thế gian và lợi ích công đức của việc tư duy nghĩa lý thù thắng)   

 Đây là lời Bồ Tát Di Lặc tán thán đức Phật. 

 Chánh kinh:  

Thế Tôn! Hà hữu Bồ Tát cầu ư Như Lai chân thật trí huệ, nhi phục 

nhạo ư hư cuống thế thoại.   

世尊。何有菩薩。求於如來。真實智慧。而復樂於。虛誑世話 .  

(Bạch Thế Tôn! Há có Bồ Tát nào cầu trí huệ chân thật của Như Lai 

mà lại thích những ngôn luận thế gian hư dối ư?)  

“Hà hữu Bồ Tát”   nghĩa là có Bồ Tát nào hay không? Nếu như Bồ Tát 

 chân chánh cầu chân thật trí huệ nơi tự tánh, thì vị ấy lẽ nào lại ưa thích 

 những  ngôn  luận  thế  gian,  học  thuật  thế  gian  như  thế  chăng?  Đương 

 nhiên  vị  ấy  sẽ  vứt  bỏ,  bởi  lẽ,  ưa  thích  ngôn  luận  thế  gian,  học  thuật  thế 

 gian sẽ chẳng thể siêu thoát tam giới. Những lời răn dạy này của đức Thế 

 Tôn  đều  là  những  lời  răn  dạy  chân  thật,  thánh  hiền  thế  gian  chẳng  thể 

 nói được, chúng ta phải chú tâm thấu hiểu. 

Lược Giảng  kinh Phát  Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo, phần 3 

hết 

---o0o--- 



Phần 4 



8.6. Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát ngủ nghê có hai mươi lỗi lầm lớn 

 

Tiếp theo đây là một đoạn kinh nói ngủ nghê có hai mươi lỗi lầm lớn. 

Chánh kinh: 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát nhi bạch Phật ngôn:  

 - Thế Tôn! Vân hà danh vi thùy miên trung quá? 

爾時。彌勒菩薩。而白佛言。世尊。云何名為睡眠中過。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bèn bạch Phật rằng:  

 - Bạch đức Thế Tôn! Thế nào gọi là lỗi lầm của ngủ nghê?)  

Ngủ nghê có những lỗi hại gì? 

Chánh kinh:  

 Nhược quán sát thời, Bồ Tát ưng đương  phát khởi tinh tấn, bất sanh 

 nhiệt não. 

若觀察時。菩薩應當。發起精進。不生熱惱。   

 (Nếu lúc Bồ Tát quán sát sẽ phát khởi tinh tấn, chẳng sanh nhiệt não)  



Do  đây  biết  rằng:  Những  lỗi  lầm  được  nói  ở  đây  đều  khiến  cho  chúng 

sanh sanh nhiệt não, khởi ngu si; bởi thế, trong đoạn này, đức Phật và Bồ Tát 

một người hỏi, một người đáp, nhằm mục đích cho chúng ta nghe ké xong sẽ 

giác ngộ, thức tỉnh, xa lìa những lỗi lầm đó. Tiếp theo là kinh văn:  

Chánh kinh:  

 Phật ngôn:  

 - Di  Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát ưng đương  quán sát thùy miên quá thất, 

 hữu  nhị  thập  chủng,  nhược  quán  sát  thời,  năng  linh  Bồ  Tát  phát  khởi 

 tinh tấn, ý lạc vô quyện. 

佛言彌勒。初業菩薩。應當觀察。睡眠過失。有二十種。若觀察時

。能令菩薩。發起精進。意樂無倦。  

 (Phật nói:  

 - Này Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát hãy nên quán sát ngủ nghê có hai mươi 

 lỗi,  nếu  lúc  quán  sát  sẽ  khiến  cho  Bồ  Tát  phát  khởi  tinh  tấn,  thỏa  ý  không 

 mệt mỏi)  

Chúng  ta  hãy  coi  hai  câu  cuối  Phật  nói:  “Tinh  tấn,  thỏa  ý  không  mệt 

 mỏi”.  Đây đúng là điều người học Phật chúng ta hướng đến, mong đạt được. 

Làm  thế  nào  mới  đạt  được?  Phải  bỏ  lìa  ngủ  nghê  mới  có  thể  đạt  được! 

Chúng ta xem tiếp theo đây là hai mươi lỗi của ngủ nghê. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Vân hà danh vi nhạo ư thùy miên, nhị thập chủng quá? 

彌勒。云何名為。樂於睡眠。二十種過。   

 (Này Di Lặc! Thế nào gọi là hai mươi lỗi của ham thích ngủ nghỉ?)  

Người ham ngủ có hai mươi lầm lỗi. 

Chánh kinh:  

 Nhất giả, giải đãi lãn nọa. 

一者。懈怠嬾惰。   

 (Một là lười nhác, biếng trễ)  

Điều này là chuyện đương nhiên, ham ngủ ắt lười nhác, biếng trễ. 

Chánh kinh:  

 Nhị giả, thân thể trầm trọng. 

二者。身體沈重。   

 (Hai là thân thể nặng nề)  

Đây  cũng  là  sự  thật,  nhưng  chúng  ta  thường  phớt  lờ.  Người  ngủ  nhiều 

thân thể  hiển  nhiên thô  nặng,  nói cách  khác là động tác chẳng  nhanh  nhẹn, 

chẳng  linh hoạt. Trong quá khứ chúng  tôi  đã từng  gặp, trước kia có  một  vị 

đồng tu, hiện tại bà đã thay đổi nhiều. Bà ta từng kể với tôi: Trong quá khứ, 

lúc chưa học Phật rất ham ngủ, mỗi ngày gần như phải ngủ từ mười mấy đến 

hai mươi tiếng; gần như là hai mươi lỗi lầm bà ta đều có đủ cả, chẳng thiếu 

một điều nào. Đích xác là nhiều thứ bệnh tật đều do đây mà sanh! 

Chánh kinh:  

 Tam giả, nhan sắc tiều tụy. 

三者。顏色憔悴。   

 (Ba là vẻ mặt tiều tụy)  

Đích thị là khuôn mặt bệnh hoạn. 

Chánh kinh:  

 Tứ giả, tăng chư bệnh tật. 

四者。增諸疾病。   

 (Bốn là, tăng thêm các bệnh tật)  

Lúc  có  bệnh,  nhất  định  bệnh  nặng  thêm;  ngủ  nhiều  cũng  gây  ra  lắm 

bệnh. 

Chánh kinh:  

 Ngũ giả, hỏa giới luy nhược. 

五者。火界羸弱。   

 (Năm là hỏa giới suy kém)  

 “Hỏa  giới”   tức  là  thân  nhiệt.  Thân  nhiệt  chẳng  bình  thường,  so  với 

người khác thân nhiệt sai biệt nhiều, cho thấy thân thể rất yếu. 

Chánh kinh:  

 Lục giả, thực bất tiêu hóa. 

六者。食不消化。   

 (Sáu là ăn không tiêu)  

Lúc ngủ, do thân thể không cử động, nhu động (sự co bóp) của bao tử và 

ruột rất chậm chạp, quý  vị ăn  gì tiêu  hóa  cũng chẳng tốt. Nếu ăn  nhiều,  lại 

còn tham ăn thì phiền phức rất lớn. 

Chánh kinh:  

 Thất giả, thể sanh sang pháo. 

七者。體生瘡皰。   

 (Bảy là thân thể sanh ghẻ chốc)  

Nói  như bây  giờ  là rất dễ bị bịnh  ngoài da. Nếu chẳng thường tắm  rửa, 

chẳng  thường  thay  giặt  chiếu  mền,  lúc  quý  vị  ngủ  nhiều,  quả  thật  rất  dễ  bị 

bệnh ngoài da. 

Chánh kinh:  

 Bát giả, bất cần tu tập. 

八者。不勤修習。   

 (Tám là chẳng siêng tu tập) 

Phật dạy chúng ta tu học các pháp môn, nhưng nếu quý vị tham ngủ, ngủ 

hết sạch thời gian rồi, còn thời gian đâu để tu tập nữa cơ chứ! 

Chánh kinh:  

 Cửu giả, tăng trưởng ngu si. 

九者。增長愚癡。   

 (Chín là tăng trưởng ngu si)  

Ngủ nghê là hôn trầm; người hôn trầm là ngu si, chẳng có trí huệ. 

Chánh kinh:  

 Thập giả, trí huệ luy liệt. 

十者。智慧羸劣。   

 (Mười là trí huệ yếu hèn)  

Trí huệ kẻ ấy rất tệ, trí huệ rất kém. 

Chánh kinh:  

 Thập nhất giả, bì phu ám trược. 

十一者。皮膚闇濁。   

 (Mười một là da dẻ tối dơ)  

Đây  là  như  chúng  ta  thường  nói:  “Màu  da  không  tốt”.  Thoạt  nhìn  biết 

ngay kẻ ấy không khỏe, chẳng bình thường. 

Chánh kinh:  

 Thập nhị giả, phi nhân bất kính. 

十二者。非人不敬。   

 (Mười hai là phi nhân chẳng kính)  

 “Phi nhân”  chỉ quỷ thần,  hộ pháp thần, đối  với  người ấy  họ đều chẳng 

sanh lòng cung kính, họ chẳng hộ trì. 

Chánh kinh:  

 Thập tam giả, vi hành ngu độn. 

十三者。為行愚鈍。   

 (Mười ba là hành động ngu độn)  

 “Hành”  (行) có thể hiểu là hành động, mỗi một cử động của kẻ ấy đều 

rất trì độn, dù nhằm lúc tỉnh táo đi nữa, cũng tựa hồ như đang hôn trầm. Nay 

chúng ta thường nói là kẻ ấy tinh thần ủy mị, chẳng phấn chấn. 

Chánh kinh:  

 Thập tứ giả, phiền não triền phược. 

十四者。煩惱纏縛。   

 (Mười bốn là phiền não trói buộc)  

Lắm phiền não. 

Chánh kinh:  

 Thập ngũ giả, tùy miên phú tâm. 

十五者。隨眠覆心。   

 (Mười lăm là tùy miên che lấp tâm)  

 “Tùy miên”  là thuật ngữ Phật học, có nghĩa là “chủng tử phiền não”. Tập 

khí, chủng tử phiền não trong A-lại-da thức gây chướng ngại cho tâm thanh 

tịnh  của  quý  vị,  chướng  ngại  trí  huệ  phát  sanh.  Vì  thế,  chúng  được  gọi  là 

 “tùy miên”.  Tùy miên là chủng tử của tập khí. 

Chánh kinh:  

 Thập lục giả, bất nhạo thiện pháp. 

十六者。不樂善法。  

 (Mười sáu là chẳng ưa pháp lành)  

Đối với hết thảy pháp lành, chẳng sanh lòng hoan hỷ, mà cũng có thể nói 

là  kẻ  ấy  chẳng  có  tinh  thần,  chẳng  nghĩ  đến  việc  làm  những  pháp  lành  ấy 

nữa. 

Chánh kinh:  

 Thập thất giả, bạch pháp giảm tổn. 

十七者。白法減損。   

 (Mười bảy là bạch pháp hao tổn)  

 “Bạch  pháp”   là  thiện  pháp.  Kẻ  ấy  điều  thiện  ngày  một  ít,  làm  ác  ngày 

một nhiều. 

Chánh kinh:  

 Thập bát giả, hành hạ liệt hạnh. 

  

十八者。行下劣行。   

 (Mười tám là làm hạnh hèn kém)  

 “Hạ  liệt  hạnh”   là  điều  ác  kẻ  ấy  làm  ngày  càng  chồng  chất,  điều  thiện 

ngày càng giảm ít. 

Chánh kinh:  

 Thập cửu giả, tắng hiềm tinh tấn. 

十九者。憎嫌精進。   

 (Mười chín là ghét hiềm người tinh tấn)  

Kẻ  ấy  vẫn  có  tâm  ganh  tỵ.  Thấy  người  khác  ít  ngủ  nghỉ,  dụng  công 

nhiều, rất tinh tấn, bèn ghen ghét, hiềm hận, giận dữ. 

Chánh kinh:  

 Nhị thập giả, vị nhân khinh tiện. 

二十者。為人輕賤。   

 (Hai mươi là bị người khác khinh rẻ)  

Đừng nói là người tu hành, ngay cả mọi người trong thế gian, ai nấy thấy 

hành vi kẻ ấy như thế thảy đều khinh rẻ, cũng chẳng nể nang kẻ ấy. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát nhạo ư thùy miên nhị thập chủng quá. 

彌勒。是為菩薩。樂於睡眠。二十種過。   

 (Di Lặc! Đây là hai mươi lỗi của Bồ Tát ham thích ngủ nghỉ)  



Hai mươi lỗi này đức Phật đã nói ra, chúng ta phải suy nghĩ kỹ. Phần lớn 

chúng ta đều có thể  hiểu được, nhưng  nhất định  phải  hiểu  ngủ  nghê  là  hôn 

trầm,  hôn trầm tăng trưởng  vô  minh,  nên  nó  là  một  phiền  não  rất  nặng đấy 

nhé! Những  người khéo công phu trong  thế gian đều chẳng cần  ngủ  nhiều. 

“Ngủ”  là  một  trong  năm  dục  vọng  –  tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy.  Trong  tam 

giới, chỉ Dục Giới mới có ngủ nghê. Nếu lên đến trời Sắc Giới, năm thứ ấy 

đều  chẳng  còn  nữa.  Người  cõi  trời  Sắc  Giới  chẳng  cần  Tài,  chúng  ta  tham 

của cải! Nếu quý vị bỏ được tánh tham của cải, quý vị sẽ có tư cách lên được 

trời Sắc Giới. Đoạn được Tài rồi, đoạn được Sắc rồi, Sắc tức là tình dục nam 

nữ,  đoạn  sạch  rồi,  không  còn  nữa.  Danh,  họ  cũng  chẳng  cần.  Thực  (ăn 

uống):  Họ chẳng cần ăn thứ gì; họ cũng chẳng cần  ngủ  nữa. Người cõi trời 

Sắc Giới chẳng có ăn uống, chẳng có ngủ nghê. Quý vị nghĩ coi: Họ chẳng 

ăn uống thì cần dùng tiền để làm chi đây? Bởi thế, họ chẳng tham tài. 

Vậy họ duy trì sanh mạng bằng cách nào? Lấy Thiền Duyệt làm thức ăn. 

Đây là điều phàm phu chúng ta không cách chi tưởng tượng được! Tự nhiên 

tinh thần họ no đủ, thọ mạng dài lâu, thanh xuân mãi mãi, chẳng già cả chi! 

Người cõi trời Sắc Giới đắc  Thiền Định,  Thiền Định  là tâm thanh tịnh. Do 

đây biết rằng, quý vị chưa lìa bỏ năm thứ dục ấy sẽ quyết định ở trong Dục 

Giới, chẳng thể ở Sắc Giới. 

Do  đó  biết  rằng,  đừng  nói  gì  là  Phật,  Bồ  Tát,  A  La  Hán  bỏ  sạch  được 

những dục ấy, ngay cả phàm phu bậc cao trong thế gian (người cõi trời Sắc 

Giới và Vô Sắc Giới) cũng đều bỏ sạch được. Bởi thế, đức Phật dạy người tu 

đạo  chúng  ta  càng  ít  năm  món  dục  ấy  càng  hay,  biết  chúng  là  phiền  não, 

chẳng phải là những điều tốt. 

Phải ít ngủ, ít ăn. Ăn ít thì thân thể quý vị mới khỏe mạnh đấy nhé! Ngàn 

vạn phần chớ nên mê hoặc, cứ tưởng nhất định phải ăn những đồ ngon, uống 

những thuốc bổ thì thân thể mới khỏe, gạt người cả đấy! Chẳng hề có đạo lý 

ấy đâu! Quý  vị  giở sách  lịch sử ra  mà  xem,  những đế  vương, đại thần,  hào 

môn  (nhà  giàu  có,  quyền  uy),  quý  tộc  Trung  Quốc  thời  cổ,  ngày  ngày  đều 

dùng  các  đồ  bổ  tốt  nhất  trong  thế  gian,  nhưng  thọ  mạng  chẳng  dài,  chẳng 

phải là những thí dụ rõ rệt đấy ư? Quý vị hãy quan sát kỹ, đừng có bị dối gạt 

nữa! 



Những điều Phật dạy chúng  ta  là thật, chẳng  phải  giả đâu. Chất dinh 

dưỡng tốt nhất là tâm thanh tịnh. Chất bổ tốt nhất là ít dục vọng, càng ít càng 

tốt. Ăn uống, mỗi ngày quý vị có thể ăn một bữa là tốt nhất, quý vị nói xem 

có phải là bớt việc hay không? Ăn một bữa được không? Tuyệt đối là được. 

Hiện  tại  vì  sao  quý  vị  chưa  làm  được?  Vì  quý  vị  nghĩ  là  không  được,  nên 

không có cách chi  [làm được]. Trong Phật pháp thường  nói  “hết thảy pháp 

 từ tâm tưởng sanh”.  Trong tâm quý vị nghĩ: Mỗi ngày nhất định ta phải ăn 

ba  bữa,  một  bữa  không  ăn  sẽ  bị  đói.  Nếu  quý  vị  nghĩ: Ta  mỗi  ngày  chỉ  ăn 

một bữa, chẳng cần phải ăn tới ba. Ui cha! Quý vị ăn một bữa, hôm ấy chẳng 

đói. Đây là vấn đề quan niệm, chuyển được ý niệm sẽ đoạn được việc ấy! 

Tôi thường giảng kinh ở ngoại quốc, người ta trông thấy hỏi: “Pháp sư! 

Thật ra thầy dùng thuốc bổ gì vậy? Tôi thấy thân thể ngài khỏe mạnh, dung 

mạo tươi tốt quá!” Tôi nói: “Tôi thật sự có thuốc bổ -- là nước máy từ công 

ty  nước  máy  của  Đài  Loan  đấy!”  Nếu  có  ai  pha  trà,  tôi  uống  trà,  không  ai 

pha  trà,  tôi  chẳng  tự  mình  nấu  trà.  Vì  sao  vậy?  Phiền  phức  quá!  Một  chén 

nước sôi giải khát được rồi, ít phiền, bớt việc. 

Có nhiều người cứ tưởng tôi rất sành trà, thật ra, tôi chẳng sành trà. Trà 

dở, trà  ngon, tôi chẳng phân  biệt được.  Bởi thế, quý  vị cúng  dường tôi thứ 

ngon  lành  gì  rất  uổng!  Thật  ra,  tôi  chẳng  biết!  Lơ  mơ  thôi!  Chẳng  qua,  tôi 

chỉ  biết  trà  người  ta  tặng  tôi  đều  là  trà  ngon  cả,  tôi  đem  quà  ấy  tặng  cho 

người khác. Bởi  thế, chỉ cần tâm quý  vị thanh tịnh, chẳng phân biệt, chẳng 

nhiễm  trước,  ắt  sẽ  mạnh  khỏe,  sống  lâu.  Ăn  uống  càng  đơn  giản  càng  tốt. 

Trước  kia,  thầy  Lý  thường  dặn  tôi:  “Đừng  vào  quán  ăn  thứ  gì,  hàng  quán 

thiếu  vệ  sinh,  anh  chưa  vô  nhà  bếp  coi  họ  làm,  [vô  đó  coi]  anh  sẽ  hiểu  họ 

làm  như  thế  nào”.  Bởi  thế,  có  ai  mời  tôi  ra  tiệm  ăn  thứ  gì,  về  nhà  tôi  phải 

uống thuốc giải độc. Tốt nhất là đừng ăn ở ngoài, càng đơn giản càng khỏe 

mạnh, càng đơn giản càng sống lâu. 



---o0o--- 



7.2. Trùng tụng 



Tiếp theo đây, chúng ta thấy có hai mươi bài kệ tụng. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Thế Tôn trùng thuyết kệ ngôn:  

 Thân trọng, vô nghi kiểm, 

 Giải đãi, thiểu kham nhậm, 

 Nhan sắc vô quang trạch, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

爾時。世尊重說偈言。  

身重無儀檢。 

懈怠少堪任。 

顏色無光澤。 

是樂睡眠過。 



 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn lại nói kệ rằng:  

 - Thân nặng, thiếu oai nghi, 

 Biếng nhác, thiếu năng lực, 

 Dung mạo chẳng tươi tắn, 

 Là lỗi thích ngủ nghê)  

Ham  thích  ngủ  thân thể  nặng  nề.  “Nghi”   (儀) là oai  nghi, đương  nhiên 

chẳng  có  oai  nghi,  chẳng  cần  phải  nói  nữa.  “Kiểm”   (檢)  là  tự  mình  kiểm 

điểm,  kẻ  ấy  cũng  chẳng  kiểm  điểm,  cho  nên   “biếng  nhác,  thiếu  oai  nghi”. 

 “Kham nhiệm”  là năng lực đảm nhiệm công tác, họ mất hết, chẳng có năng 

lực làm nổi việc gì, đương nhiên kể cả việc tu đạo, chẳng có năng lực tu đạo. 

Câu  “dung mạo chẳng tươi tắn”  nói đến thể chất người đó. 

Chánh kinh:  

 Bỉ nhân thường bệnh não. 

彼人常病惱。   

 (Kẻ ấy thường bệnh khổ)  

Lắm bệnh, lắm phiền não. 

Chánh kinh:  

 Phong hoàng đa tích tập. 

風黃多積集。   

 (Phong hoàng7 chất chứa nhiều)  

Có nghĩa là thân thể chẳng mạnh khỏe. 

Chánh kinh:  

 Tứ Đại hỗ vi phản. 

四大互違反。   

 (Tứ Đại trái nghịch nhau)  

 “Tứ  Đại”   là  Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong;  tứ  đại  chẳng  điều  hòa  sẽ  thường 

sanh bệnh, đây đều là do ngủ nhiều gây ra. 

Chánh kinh:  

 Ẩm thực bất tiêu hóa, 

 Thân thể vô quang nhuận, 

 Thanh tê, bất thanh triệt, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

飲食不消化。 

身體無光潤。 

聲嘶不清徹。 

是樂睡眠過。   

 (Ăn uống chẳng tiêu hóa, 

 Thân thể chẳng tươi nhuận, 

 Tiếng rè, chẳng rõ ràng, 

 Là lỗi thích ngủ nhiều)  



 “Thanh  tê”   là  âm  thanh  rè  đục,  nói  năng  chẳng  rõ ràng.  Đấy  là  lỗi  hại 

của việc ngủ nhiều. 

Chánh kinh:  

 Kỳ thân sanh sang pháo, 

 Trú dạ thường hôn thùy, 

 Chư trùng sanh cơ quan, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

其身生瘡皰。 

晝夜常昏睡。 

諸蟲生機關。 

是樂睡眠過。   

 (Thân mình sanh ghẻ chốc, 

 Ngày đêm thường mê mờ, 

 Trùng lắm dịp sanh trưởng, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

 “Trùng”  (蟲 ) bây giờ ta thường gọi là vi sinh vật và ký sinh trùng. Xác 

thực là người ngủ nhiều, trong nội tạng có nhiều ký sinh trùng, có những ký 

sinh  trùng  chẳng  hại  gì  đến  thân  thể,  nhưng  cũng  có  ký  sinh  trùng  có  hại; 

những  loại  thông  thường  này  ai  cũng  có.  “Cơ  quan”   (機關)  nói  theo  cách 

bây  giờ  là  cơ  hội,  [ham  ngủ  nghỉ]  tạo  nhiều  cơ  hội  cho  ký  sinh  trùng  sanh 

trưởng. 

Chánh kinh:  

 Thoái thất ư tinh tấn, 

 Phạp thiểu chư tài bảo, 

 Đa mộng, vô giác ngộ, 

 Thị nhạo thùy miên quá.   

退失於精進。 

乏少諸財寶。 

多夢無覺悟。 

是樂睡眠過。   

 (Tinh tấn bị lui sụt, 

 Thiếu thốn các của báu, 

 Lắm mộng, không giác ngộ, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Người  ngủ  nhiều đương  nhiên tinh tấn chẳng cần bàn đến  nữa. Ưa  ngủ 

nghê, năng lực công tác kém người khác, cơ hội kiếm tiền cũng chẳng nhiều. 

Đó là nguyên nhân  “thiếu thốn các của báu”.  Người hôn trầm nhiều là  “đa 

 mộng”,   đa  mộng  bèn  chẳng  giác  ngộ.  Bởi  thế  người  ngủ  ngon,  người  tâm 

địa thanh tịnh, rất ít mộng! Những  mộng cảnh (cảnh trong mộng) mà người 

phàm  mộng thấy,  nếu quý  vị  lưu  ý sẽ có thể dùng  những  mộng cảnh ấy để 

khảo nghiệm công phu của chính mình: Ta học Phật nhiều năm như vậy có 

tiến bộ hay không? Nói chung, trước khi học Phật thường gặp ác mộng, cảnh 

trong mộng hết sức hỗn loạn. Sau khi học Phật, vọng niệm ít đi, tâm dần dần 

thanh  tịnh, dù có  nằm  mộng, ác  mộng  ít  hẳn; thậm chí không còn ác  mộng 

nữa, ấy là công phu của quý vị đã tiến lên một nấc. 

Nếu từ mộng ít, tiến đến không mộng, công phu của quý vị bèn lại tăng 

thêm  một  nấc  nữa.  Đến  lúc  chẳng  có  mộng  cảnh,  sẽ  như  đức  Phật  đã  nói 

“ngủ bốn  giờ”, tinh thần quý  vị  nhất định  khôi phục rất sung  mãn. Thường 

nằm mộng là giấc ngủ chẳng ổn, thân thể dù nghỉ ngơi, tinh thần chẳng ngơi 

nghỉ, nên lúc quý vị thức dậy, vẫn cảm thấy rất thiếu ngủ, rất mệt  mỏi, đạo 

lý  ở  chỗ  này!  Mọi  người  chúng  ta  ngủ  không  sâu,  ngủ  không  ngon,  là  do 

mộng nhiều quá. 

Chánh kinh:  

 Si võng thường tăng trưởng.   

癡網常增長。   

 (Lưới si thường tăng trưởng)  

 “Võng”  (網) tỷ dụ rất nhiều, rất phức tạp. Ngu si tăng trưởng. 

Chánh kinh:  

 Nhạo trước ư chư kiến.   

樂著於諸見。   

 (Vui chấp vào các kiến)  

 “Kiến”   (見)  nói  theo  cách  bây  giờ  là  cách  nghĩ,  cách  nhìn  rất  nhiều. 

Toàn là suy bậy nghĩ bạ. 

Chánh kinh:  

 Xí thịnh nan liệu trị. 

  

熾盛難療治。   

 (Lừng lẫy khó chữa trị)  

Quý  vị  vọng  tưởng,  chấp  trước  rất  nhiều,  thật  chẳng  dễ  đối  trị.  Vì  sao 

chẳng dễ đối trị? Quý vị ngủ nhiều quá. 

Chánh kinh:  

 Tổn giảm ư trí huệ, 

 Tăng trưởng ư ngu si,   

損減於智慧。 

增長於愚癡。   

 (Trí huệ bị tổn giảm, 

 Ngu si càng tăng trưởng)  

Trí huệ giảm ít, ngu si tăng trưởng. 

Chánh kinh:  

 Chí ý thường hạ liệt, 

 Thị nhạo thùy miên quá.   

志意常下劣。 

是樂睡眠過。   

 (Chí ý thường kém hèn, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Người ấy chẳng có chí hướng cao thượng. 

Chánh kinh:  

 Bỉ trụ a-lan-nhã, 

 Thường hoài giải đãi tâm, 

 Phi nhân đắc kỳ tiện, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

彼住阿蘭若。 

常懷懈怠心。 

非人得其便。 

是樂睡眠過。   

 (Kẻ ấy trụ lan-nhã, 

 Thường ôm lòng giải đãi, 

 Phi nhân thừa dịp hại, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Người  tham  ngủ,  biếng  nhác,  lười  trễ  như  thế  nếu  ở  nơi  A-lan-nhã  lại 

càng  thuận  tiện:  không  ai  quấy  nhiễu,  ngủ  càng  lâu.  Có  chuyện  đó  hay 

không?  Có  hạng  người  như  thế  đấy!  Tôi  từng  gặp  hai  vị  bế  quan,  bế  quan 

làm  gì?  Bế  quan  để  ngủ!  Sau  khi  bế  quan  ra,  các  tín  đồ  tôn  trọng,  cúng 

dường, thật phi thường, bế quan  mà! Nhưng là bế cái quan nào đâu ai biết! 

Bế quan để ngủ, trong quan phòng8 ngủ đẫy giấc. 

Tuổi  vị pháp sư ấy không chênh  lệch tuổi tôi nhiều  lắm, đã qua đời lâu 

rồi.  Lúc ông ta bế quan,  hỏi  mượn tôi kinh sách, tôi thu thập rất  nhiều bản 

kinh sách hay, ông ta hỏi mượn để dụng công trong quan phòng, tôi cũng rất 

hoan  hỷ. Ông ta  mượn tôi  bộ Trung Quán Luận Sớ, in  mộc bản, sách đóng 

gáy bằng chỉ khâu, gồm mười hai quyển. Đến năm thứ hai – ông ta bế quan 

đã được một năm rồi – tôi đến thăm ông. Ông kể cho tôi nghe những chuyện 

trong giới Phật giáo: Tình hình của vị pháp sư chùa này nọ, kể lể rất tường 

tận, tôi chẳng biết gì cả. Ông ta ở trong quan phòng mà chuyện gì cũng biết, 

tôi hằng ngày ở ngoài mà chẳng biết chi cả. 

Tôi lại hỏi ông ta: “Thầy xem bộ Trung Quán Luận Sớ xong chưa?” Ông 

ta bảo tôi: “Mười hai cuốn mới xem được nửa cuốn, cuốn thứ nhất vẫn chưa 

xem  xong!” Chẳng phải là bế quan để ngủ tít  mù  hay sao? Chẳng  những  là 

ngủ  tít  mù,  nói  chung  là  hằng  ngày  thường  gặp  gỡ  người  khác,  lại  còn  săn 

tin, cho nên chuyện gì bên ngoài cũng biết cả. Thế là ý nghĩa bế quan đã mất 

rồi!  “Bế  quan”   là  tìm  một  nơi  thanh  tịnh  để  chân  chánh  dụng  công;  dũng 

mãnh tinh tấn, lìa bỏ hết thảy những sự việc tạp nhạp của thế gian. 

Tôi từng  gặp  hai  người  như vậy. Đó là  “trụ a-lan-nhã, thường ôm lòng 

 giải đãi, phi nhân thừa dịp hại”. “Phi nhân thừa dịp hại”  là dễ bị ma dựa. 

Yêu  ma  quỷ  quái  thấy  biết  tâm  tư,  ý  niệm,  hành  vi  của  kẻ  ấy  nên  dễ  dàng 

thao túng, khống chế, ta gọi là  “ma dựa”.  Sau khi bị ma dựa, kẻ ấy bị ma lợi 

dụng. Đó là lỗi của ngủ nghê. 

Chánh kinh:  

 Mông hội thất chánh niệm. 

蒙憒失正念。   

 (Mờ mịt mất chánh niệm)  

 “Mông  hội”   nói  theo  cách  bây  giờ  là  hồ  đồ,  ngu  si,  hồ  đồ  đánh  mất 

chánh niệm. 

Chánh kinh:  

 Phúng tụng bất thông lợi. 

諷誦不通利。   

 (Đọc tụng chẳng trôi chảy)  

  

Nghĩa là đọc kinh nhưng chẳng hiểu ý nghĩa kinh, thường quên mất kinh 

văn. 

Chánh kinh:  

 Thuyết pháp đa phế vong, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

說法多廢忘。 

是樂睡眠過。   

 (Thuyết pháp thường quên mất, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Lúc giảng kinh thuyết pháp, cũng thường hiểu lầm ý Phật, hiểu lệch lạc, 

quên mất nghĩa chân thật. 

Chánh kinh:  

 Do si khởi mê hoặc, 

 Trụ ư phiền não trung, 

 Kỳ tâm bất an lạc, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

由癡起迷惑。 

住於煩惱中。 

其心不安樂。 

是樂睡眠過。   

 (Do si khởi mê hoặc, 

 Trụ ở trong phiền não, 

 Trong lòng chẳng yên vui, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Đó là hiện tượng tất nhiên do ngu si. Vì ngu si ngu si nên khởi mê hoặc, 

đối  với  thế  pháp  lẫn  Phật  pháp  đều  chẳng  thông  đạt,  hiểu  rõ.  Chẳng  thông 

đạt  hiểu  rõ  thì  nhất  định  nghi  hoặc  trùng  trùng,  đương  nhiên  là  sanh  phiền 

não,  chẳng  thể  được  khinh  an!  Tâm  được  yên  vui  là  lợi  ích  đầu  tiên  mà 

người học Phật chúng ta phải đạt được. Học Phật có gì hay? Cái hay đầu tiên 

là  thân  tâm  yên  vui.  Nếu  chẳng  đạt  được  điều  này,  quý  vị  phải  nghiêm  túc 

kiểm  điểm,  phản  tỉnh,  nhất  định  quý  vị  đã  học  Phật  sai  lệch,  lầm  lạc.  Nếu 

không,  nhất  định  phải đạt được  lợi  ích  này. Đây chỉ  là công phu  nông cạn, 

chưa phải  là công phu  rất sâu. Phải đạt được công phu  nông cạn  nhất, phải 

đạt lợi ích nhỏ nhất này. Do vậy, chưa học Phật ít phiền não, càng học càng 

nhiều  phiền  não, càng  học áp  lực càng  nặng, thì  lầm  mất rồi, quý  vị đi  vào 

ma đạo mất rồi! 

Ma là  gì?  Là  vùi  dập quý  vị. Quý  vị chịu sức ép, bị đau khổ  là  quý  vị 

học ma chứ phải đâu là học Phật! Học Phật nhất định phải được hai thứ yên 

và vui. Kẻ này chẳng đạt được an lạc là do đã phạm phải lỗi lầm tham ngủ 

nghê đó mà! 

Chánh kinh:  

 Công đức giai tổn giảm, 

 Thường sanh ưu hối tâm, 

 Tăng trưởng chư phiền não, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

功德皆損減。 

常生憂悔心。 

增長諸煩惱。 

是樂睡眠過。  

 (Công đức đều tổn giảm, 

 Thường sanh lòng buồn hối, 

 Các phiền não tăng trưởng, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Đây cũng là lỗi lầm do ham ngủ.  “Công đức”  khác với phước đức, quý 

vị  phải  nhớ cho rõ ràng, rành  rẽ.  “Công”   (功) là công phu,  một phần công 

phu đạt một phần thâu hoạch, điều ấy gọi là  “đức” (德). Ví như trì giới hữu 

công, Thiền Định là đức. Tu Định hữu công, khai trí huệ là đức. Nếu quý vị 

trì giới chẳng đắc Định thì giới là phước đức, chẳng phải là công đức, bởi lẽ 

rốt ráo chẳng có đức. Trì giới phải đắc Định. 

Có  nhiều  người  trì  giới  rất  giỏi,  giới  luật  rất  tinh  nghiêm,  nhưng  chẳng 

đắc Định. Vì sao chẳng thể đắc Định?  Tâm kẻ ấy tán  loạn, tự  mình trì  giới 

giỏi  hơn  người  khác,  trông  thấy  người  khác  liền  cảm  thấy  đáng  nên  kiêu 

ngạo,  kiêu  ngạo  như thế  sẽ  chẳng  đắc  Định,  vì  lầm  lẫn  rồi.  Bởi  vậy,  trong 

kinh  này,  câu  đầu  tiên  Phật  dạy  chúng  ta  là   “chẳng  cầu  lỗi  người  khác, 

 chẳng  nêu  tội  người  khác”   rất  có  đạo  lý  đó  nghe!  Lục  Tổ  từng  nói:   “Nếu 

 người thật tu đạo, chẳng thấy lỗi thế gian”.   

Quý vị trì giới rất giỏi, chẳng thấy lỗi người khác, quý vị bèn đắc Định, 

tâm thanh tịnh  hiện tiền. Tự  mình  giới  luật rất tinh  nghiêm, thấy  người  này 

chẳng trì giới, thấy người khác phá giới, kẻ nọ phạm tội, là xong rồi, làm sao 

quý  vị  đắc  Định  cơ  chứ?  Dù  trì  giới  rất  giỏi,  vẫn  chỉ  là  một  chút  si  phước 

trong lục đạo đó thôi, làm sao gọi là công đức cho được? Chẳng có công đức 

gì! Người tham ngủ chẳng thể thành tựu công đức đâu à!  “Thường sanh lòng 

 buồn hối, tăng trưởng các phiền não”. 

Chánh kinh:  

 Viễn ly chư thiện hữu, 

 Diệc bất cầu chánh pháp, 

 Thường hành phi pháp trung, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

遠離諸善友。 

亦不求正法。 

常行非法中。 

是樂睡眠過。   

 (Xa lìa các bạn lành, 

 Cũng chẳng cầu chánh pháp, 

 Thường làm chuyện phi pháp, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

 “Thiện hữu”  quá nửa là người tinh tấn, dũng mãnh, quý vị tham ngủ làm 

sao hợp với họ cho được? Chẳng phải là đồng loại mà! Bạn lành tự nhiên xa 

lánh  quý  vị,  quý  vị  tự  xa  lánh  bạn  lành,  quý  vị  cũng  khó  cầu  chánh  pháp. 

Hành  động  như  thế  tất  nhiên  trái  nghịch  lời  Phật  răn  dạy,  nên  gọi  là   “phi 

 pháp”. 

Chánh kinh:  

 Bất hân cầu pháp lạc, 

 Tổn giảm chư công đức. 

 Viễn ly ư bạch pháp, 

 Thị nhạo thùy miên quá.   

不欣求法樂。 

損減諸功德。 

遠離於白法。 

是樂睡眠過。  

 (Chẳng vui cầu pháp lạc, 

 Tổn giảm các công đức, 

 Xa lìa các pháp lành, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Chẳng  thể  vui  thích  học  Phật,  chẳng  thể  vui  thích  cầu  pháp,  nên  pháp 

lạc, pháp hỷ cũng chẳng thể đạt được. Bởi đó, hết thảy những điều kẻ ấy tu 

học đều chẳng có công đức. Nói theo cách bây giờ,  “không có công đức”  là 

chẳng có  hiệu quả, chẳng có thành tích.  “Công đức”  nói theo cách bây giờ 

là hiệu quả, là thành tích. Dù tu học nhưng chẳng gây được thành tích, quý 

vị  học  mà  chẳng  đạt  được  mục  tiêu  dự  định.  Ví  như  công  đức  của  người 

niệm  Phật chúng  ta  là gì? Chẳng phải  nói  mỗi  ngày tôi  niệm  mười  vạn câu 

Phật  hiệu,  mỗi  ngày  tôi  tụng  mười  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  có  công  đức 

đâu nhé! Chẳng phải vậy, mà là quý vị ra sức công phu rồi cuối cùng có đạt 

được  gì  hay không? Nếu có  đạt được thì quý  vị tu  mới có công  đức, [công 

đức là] sau khi dụng công đạt được đấy mà! 

Đạt  được  cái  gì?  Mức  thấp  nhất  là  công  phu  thành  phiến.  Thế  nào  là 

 “công phu thành phiến”?  Quý vị công phu sao cho dẹp yên hết vọng tưởng, 

tạp  niệm,  phiền  não,  chẳng  cho  chúng  khởi  tác  dụng,  thì  gọi  là   “công  phu 

 thành  phiến” .  Ta  niệm  Phật  để  làm  gì?  Dùng  Phật  để  chèn  ép  tâm  tham 

chẳng cho  nó khởi tác dụng. Gặp chuyện  chẳng  vừa  ý, tâm  phiền  não khởi 

lên,  A  Di  Đà  Phật  bèn  đè  phiền  não  xuống,  thật  sự  đè  nén  được,  thật  sự 

chẳng khởi tác dụng. Niệm danh hiệu Phật là Công, đè nén được gọi là Đức. 

Chẳng thể nói một mặt niệm Phật, một mặt khởi phiền não; như vậy là chẳng 

có tác dụng chi hết. Niệm Phật như thế chẳng gọi là công đức; so ra chỉ tốt 

hơn nói bậy bạ, chửi người khác một chút thôi, chẳng có công đức! 

Công phu sâu hơn nữa là Sự Nhất Tâm Bất Loạn, công phu cao hơn nữa 

là Lý Nhất Tâm Bất Loạn, đó gọi là công đức. Chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ, phải minh bạch điều này. Kẻ kia chẳng có tâm chân chánh vui thích cầu 

pháp, nên đương nhiên chẳng có thành tích, đương nhiên chẳng có hiệu quả? 

 “Xa lìa các bạch pháp”: Hết thảy thiện pháp đều chẳng sanh. 

Chánh kinh:  

 Bỉ nhân tâm khiếp nhược, 

 Hằng thiểu ư hoan hỷ, 

 Chi phần đa luy sấu, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

彼人心怯弱。 

恆少於歡喜。 

支分多羸瘦。 

是樂睡眠過。   

 (Kẻ ấy tâm khiếp nhược, 

 Luôn luôn ít vui mừng, 

 Chi phần hay yếu gầy, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Bài kệ  này  ý  nói kẻ  ngủ  nhiều  thân tâm chẳng  khỏe  mạnh.  “Tâm khiếp 

 nhược”   là  trong  tâm  chẳng  khang  kiện,  lắm  nỗi  ưu  tư,  ít  vui  vẻ.  Câu   “chi 

 phần…”   ý  nói  tứ  chi,  tay  chân  trên  thân  đều  rất  gầy  yếu.  Đó  là  thân  thể 

chẳng khang kiện. 

Chánh kinh:  

 Tự tri thân giải đãi, 

 Tật đố tinh tấn giả, 

 Nhạo thuyết kỳ quá ác, 

 Thị nhạo thùy miên quá. 

自知身懈怠。 

嫉妒精進者。 

樂說其過惡。 

是樂睡眠過。   

 (Tự biết mình giải đãi, 

 Ganh ghét người tinh tấn, 

 Thích nói lỗi kẻ ấy, 

 Là lỗi thích ngủ nghỉ)  

Bản  thân  kẻ  ấy  chẳng  tinh  tấn,  giải  đãi,  tham  ngủ,  kẻ  ấy  cũng  tự  biết, 

nhưng đối với người tinh tấn dụng công vẫn cứ ghen ghét, vẫn kể tật xấu của 

người ấy, vẫn kể lỗi lầm của người ấy. Tạo nghiệp đấy! Đấy thật là tội chồng 

thêm tội! 

Chánh kinh:  

 Trí giả liễu kỳ quá, 

 Thường ly ư thùy miên. 

智者了其過。 

常離於睡眠。   

 (Kẻ trí rõ lỗi ấy, 

 Thường rời thói ngủ nghỉ)  

Phật dùng hai câu này cảnh tỉnh chúng ta, người có trí huệ biết rõ lỗi hại 

của  ngủ  nghê,  cho  nên   “thường  rời  thói  ngủ  nghỉ”,  “rời  thói  ngủ  nghỉ”   là 

như  đức  Phật  dạy  ta  ngủ  vào  lúc  trung  dạ.  Sơ  dạ  là  từ  sáu  giờ  chiều  đến 

mười  giờ đêm,  hậu dạ  là cuối  đêm,  nói theo bây  giờ  là từ hai  giờ sáng đến 

sáu giờ sáng. Phật dạy chúng ta thời gian ngủ là bốn tiếng đồng hồ, mười giờ 

tối đi ngủ, hai giờ sáng thức dậy. Thật sự, hiện tại chúng ta làm không được, 

chúng ta nghiệp chướng rất nặng, ngủ bốn tiếng quả thật thể lực không khôi 

phục được, bởi thế phải  ngủ sáu tiếng. Ngủ sáu tiếng thì  nếu  như mười  giờ 

đêm  đi  ngủ,  bốn  giờ  sáng  thức  dậy;  nói  chung,  mọi  đạo  tràng  hiện  tại  của 

chúng  ta  đều  như vậy.  Bốn  giờ  sáng  thức  dậy  tụng  khóa  sáng,  đó  là  đã  trừ 

hao rồi. 

Chánh kinh:  

 Ngu nhân tăng kiến võng. 

愚人增見網。   

 (Kẻ ngu tăng lưới kiến)  

 “Tăng”  (增) là tăng trưởng,  “kiến”  (見) là tà tri tà kiến. 

Chánh kinh:  

 Vô lợi, tổn công đức, 

 Trí giả thường tinh tấn, 

 Cần tu thanh tịnh đạo. 

無利損功德。 

智者常精進。 

勤修清淨道。   

 (Không lợi, tổn công đức, 

 Bậc trí thường tinh tấn, 

 Siêng tu đạo thanh tịnh)  

Một  đằng  là  người  ngu  si,  một  đằng  là  người  trí  huệ  giác  ngộ,  hành  vi 

chẳng giống nhau. 

Chánh kinh:  

 Ly khổ đắc an lạc, 

 Chư Phật sở xưng thán. 

離苦得安樂。 

諸佛所稱嘆。   

 (Lìa khổ được yên vui, 

 Được chư Phật khen ngợi)  

Ngủ nghỉ là khổ, chẳng phải là chuyện vui, huống gì là tham ngủ! Bởi lẽ, 

nó có nhiều điều lỗi hại như vừa thuật ở trên. 

Chánh kinh:  

 Thế gian chư kỹ nghệ, 

 Cập xuất thế công xảo, 

 Giai do tinh tấn lực, 

 Trí giả ưng tu tập. 

世間諸伎藝。 

及出世工巧。 

皆由精進力。 

智者應修習。   

 (Các kỹ nghệ thế gian, 

       Cùng tài khéo xuất thế, 

       Đều do sức tinh tấn, 

       Bậc trí nên tu tập)  



Các thứ kỹ thuật, kỹ năng thế gian cho đến các tài khéo xuất thế gian 

đều sanh từ tinh tấn, tuyệt đối chẳng phải là kẻ biếng nhác có thể đạt được! 

Hiện tại trong thế giới này, do giao thông thuận tiện, nhanh chóng, thông tin 

phát triển,  người  ngoại quốc  đã  nhìn  người Trung Quốc chúng ta bằng con 

mắt khác. Trong quá khứ họ xem thường người Trung Quốc, chẳng tiếp xúc 

với người Trung Quốc, chỉ nghe nói mà thôi: Người Trung Quốc rất ngu si, 

rất vụng về, cho nên họ xem thường. 

Khi xưa, người Tàu ra ngoại quốc (chẳng hạn như Mỹ quốc) đều làm cu- 

ly (coolie), chẳng phải là nghề nghiệp cao quý gì. Hiện tại giao thông thuận 

tiện,  nhanh  chóng,  thông  tin  phát  đại,  chúng  ta  đi  ra  ngoài  nhiều,  người 

ngoại quốc hiểu rồi, họ nói theo lương tâm: Nếu đem so từng người một trên 

thế  giới  với  nhau,  người  Trung  Quốc  hạng  nhất.  Trí  huệ,  tài  nghệ  người 

Trung  Quốc  không  ai  sánh  bằng,  họ  hết  sức  bội  phục.  So  sánh  từng  hai 

người một, người Do Thái bậc nhất. So sánh từng ba người một, người Nhật 

Bản bậc nhất. Điều này cho thấy người Trung Quốc tuy hết sức ưu tú, thông 

minh, nhưng chẳng đoàn kết chi cả! Mạnh ai nấy làm, không hợp tác. 

Tôi  đến  Nữu  Ước  hoằng  pháp  lần  thứ  nhất  vào  năm  1983,  gặp  người 

ngoại quốc nói với tôi như thế. Rốt cục, vẫn là chẳng coi trọng, vẫn là xem 

nhẹ người Trung Quốc, vẫn coi thường. Nói với tôi điều ấy xong, cuối cùng, 

ông ta hỏi tôi:  

- Người Trung Quốc các ông vì sao không đoàn kết? 



Câu  hỏi  này  thật  hay!  Tôi  thấy  người  ngoại  quốc  toàn  là  giáo  đồ  Cơ 

Đốc (Christian), bèn bảo người ấy:  

- Đấy là do Thượng Đế an bài. 



Ông ta kinh ngạc, nói:  

- Vì sao do Thượng Đế an bài? 



Tôi nói:  

- Nếu người Trung Quốc đoàn kết lại, các ông chẳng còn cơm ăn đâu! 



Mọi  người cười cho qua chuyện. Người Trung Quốc đoàn kết, người 

trên thế giới không có cơm ăn đâu, toàn thế giới này là người Tàu hết! May 

là người Trung Quốc không đoàn kết, nên bọn họ vẫn có cơm ăn. Nay trong 

cách  nhìn  của  người  ngoại  quốc,  chẳng  dám  xem  thường  người  Hoa  nữa. 

Bởi thế, bất cứ dân tộc, quốc  gia  nào trên  toàn thế  giới đều sợ Trung  Quốc 

đoàn kết, đấy là điều họ hoảng sợ nhất. Hiện tại chúng ta nói chuyện thống 

nhất, chuyện đoàn kết, họ sợ chết khiếp, tôi nói thật đấy! 

      Chánh kinh:  

 Nhược nhân thú Bồ Đề, 

 Liễu tri thùy miên quá, 

 An trụ tinh tấn lực, 

 Giác ngộ sanh tàm quý, 

 Thị cố chư trí giả, 

 Thường sanh tinh tấn tâm, 

 Xả ly ư thùy miên, 

 Thủ hộ Bồ Đề chủng. 

若人趣菩提。 

了知睡眠過。 

安住精進力。 

覺悟生慚愧。 

是故諸智者。 

常生精進心。 

捨離於睡眠。 

守護菩提種。   

 (Nếu ai hướng Bồ Đề,  

 Biết rõ lỗi ngủ nghỉ,  

 An trụ sức tinh tấn, 

 Giác ngộ sanh hổ thẹn,  

 Vì thế, những bậc trí, 

 Thường sanh lòng tinh tấn, 

 Bỏ lìa thói ngủ nghỉ, 

 Thủ hộ giống Bồ Đề)  

Hai bài kệ cuối cùng là đức Thế Tôn phó chúc chúng ta: Nếu chúng ta có 

chí hướng liễu sanh tử, xuất tam giới, nhất là niệm Phật vãng sanh bất thoái 

thành  Phật,  tức  là  hướng  đến  Đại  Bồ  Đề,  thì  nhất  định  phải  biết  những  lỗi 

lầm của ngủ nghê, phải biết bớt ngủ, phải nỗ lực tinh tấn, chúng ta mới hòng 

thành tựu. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát nhi bạch Phật ngôn:  

 -  Hy  hữu  Thế  Tôn!  Nhạo  trước  thùy  miên  nãi hữu  như  thị vô  lượng 

 quá thất. Nhược hữu văn giả, bất sanh ưu hối, yếm ly chi tâm, phát khởi 

 tinh tấn, đương tri thị nhân, thậm đại ngu si.   

爾時。彌勒菩薩。而白佛言。希有世尊。樂著睡眠。乃有如是。無

量過失。若有聞者。不生憂悔。厭離之心。發起精進。當知是人。甚

大愚癡。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bèn bạch Phật rằng:  

 - Hy hữu thay đức Thế Tôn! Tham đắm ngủ nghỉ bèn có vô lượng lỗi lầm 

 như thế. Nếu kẻ nào nghe thấy, chẳng sanh tâm buồn hối, chán lìa, phát khởi 

 tinh tấn, nên biết kẻ ấy hết sức ngu si)  

Đoạn cuối cùng là Di Lặc Bồ Tát từ bi vô cùng, Ngài nghe đức Phật răn 

dạy xong, bèn vì chúng ta tổng kết. Mỗi chữ, mỗi câu trong đoạn này đều là 

lời khuyến khích, cảnh tỉnh chúng ta, chúng ta phải thấu hiểu. Đúng như đức 

Thế Tôn vừa nói, tham chấp ngủ nghỉ lỗi hại hết sức nhiều, Phật nói có hai 

mươi thứ, chẳng qua là nói đại lược đó thôi, trên thực tế là nói không cùng 

tận.  Chúng  ta  nghe  đức  Phật  răn  dạy  xong,  phải  nên  hối  lỗi,  phải  nên  sám 

hối. Sám hối như thế nào? Nhất định phải vận dụng tinh thần khắc phục con 

ma ngủ, phát khởi tinh tấn mới là chân chánh sám hối. Nếu chẳng làm được 

như vậy thì đúng như Bồ Tát Di Lặc nói: Con người như thế hết sức ngu si! 

Kẻ ấy nghe Phật dạy rồi vẫn chẳng đổi lỗi, hồi đầu! 

Chánh kinh:  

 Nhược  hữu  Bồ  Tát  vị  dục  chí  cầu  A-nậu-đa-la  Tam-miệu  Tam-bồ-đề 

 giả, văn thuyết như thị chân thật cú nghĩa, công đức lợi ích, ư chư thiện 

 pháp, nhi sanh giải đãi, bất khởi tinh tấn, trụ Bồ Đề phần, vô hữu thị xứ! 

若有菩薩。為欲志求。阿耨多羅三藐三菩提者。聞說如是。真實句

義。功德利益。於諸善法。而生懈怠。不起精進。住菩提分。無有是

處。   

 (Nếu có Bồ Tát có chí mong cầu  Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

 nghe nói cú nghĩa chân thật, công đức lợi ích như thế mà đối với các thiện 

 pháp bèn sanh giải đãi, chẳng khởi tinh tấn, trụ Bồ Đề phần, thì chẳng có lẽ 

 ấy)  

Lời  tổng  kết  của  Di  Lặc  Bồ  Tát  gồm  hai  đoạn,  đoạn  trước  nói  tất  cả 

những ai nghe lời Phật dạy đều phải nên giác ngộ, sám hối, sửa lỗi. Còn nếu 

là  Bồ  Tát  thì  khác  với  những  người  bình  thường,  chí  hướng  của  Bồ  Tát  là 

thành  Phật.  Học  Phật  nhằm  mục  đích  gì?  Học  Phật  nhất  định  là  phải  để 

thành Phật. Hiện thời, các đồng tu học Phật rất đông, nhưng những người có 

chí  khí  như  thế  chẳng  có  mấy  ai!  Tôi  học  Phật  đã  hơn  bốn  mươi  năm  rồi, 

trước giờ chưa thấy có một vị nào, hoặc nghe nói có một vị đồng tu nào nói 

mình mong thành Phật cả; quý vị mới thấy là những người ấy đều chưa đủ tư 

cách làm Bồ Tát. Đã là Bồ Tát thì  mục đích phải là thành Phật. Lúc trẻ, tôi 

đọc Pháp Bảo Đàn Kinh của Lục Tổ, đọc đến những câu đối đáp khi Lục Tổ 

gặp Ngũ Tổ, tôi bội phục, năm vóc gieo xuống đất. 

Ngũ Tổ hỏi: - Huệ Năng! Ngươi đến đây rốt cuộc là vì lẽ gì? 

Lục Tổ đáp rất hay: - Con đến làm Phật. 

Thật là tuyệt vời! Đủ thấy chí hướng của Ngài bất phàm.  “Làm Phật”  là 

cầu A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-đề, từ ngữ này là tiếng Phạn, dịch sang 

tiếng  Hán  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  tức  là  cầu  làm  Phật. 

Người chân chánh mong thành Phật, nghe đến lời Phật khai thị, mỗi chữ mỗi 

câu đều là  “cú nghĩa chân thật”  (lời răn dạy chân thật), [để đạt được]  “công 

 đức  lợi  ích”,   mà  đối  với  các  thiện  pháp  vẫn  sanh  lòng  giải  đãi,  vẫn  chẳng 

tinh tấn, tâm chẳng an trụ nơi đạo mà được chăng? (Bồ Đề tức là Đạo, cũng 

là thanh tịnh tâm, giác tâm). 

Do  đây  biết  rằng:  Chúng  ta  nghe  xong  chẳng  chú  ý  lắm,  nghe  giảng  ở 

giảng  đường  xong,  nếu  có  chuyện  gì  đó  bận  tâm,  vừa  xuống  khỏi  lầu  bèn 

quên sạch sành sanh, như thế chẳng phải là Bồ Tát! Bồ Tát chẳng giống như 

thế, Bồ Tát nghe xong liền có tác dụng. Hãy tự kiểm điểm xem chúng ta có 

khởi tác dụng hay là không? 



---o0o--- 

8.7. Sơ nghiệp Bồ Tát nên quán sát rộng lo các việc có hai mươi lỗi lớn 

8.7.a. Trường hàng 





Đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  đây  nói  đến  những  lỗi  lầm  người  hiện  thời 

chúng  ta  thường  phạm.  Dù  phạm  lỗi,  vẫn  chẳng  tự biết  lỗi  mình,  cứ tưởng 

mình công đức rất lớn. Thật ra, trong sanh hoạt tu trì thường nhật, phàm phu 

phạm  đủ thứ lỗi, nhưng  luôn tưởng  là công đức, luôn  tưởng  mình  ghê  gớm 

lắm; chẳng hạn như chuyện tham ngủ. Cổ đức nói:  “Cơ lai ngật phạn, khổn 

 lai  miên”   (Đói  thì  ăn  cơm,  mệt  bèn  ngủ).  Ngủ  như  thế  chẳng  bình  thường 

đâu à! Phải là bậc đại tu hành. 

Quý  vị  tu  học bằng công phu  nào? Người  ta  nói:   “Đói thì ăn cơm, mệt 

 thì ngủ”  là cách dụng công của họ, quý vị học theo cách dụng công đó thì vô 

lượng lầm lỗi đã nói ở phần trên, quý vị sẽ có đủ cả! Nhưng cách dụng công 

của  bậc  đại  tu  hành  do  tổ  sư  vừa  nói  đó  có  lầm  lạc,  lỗi  hại  hay  là  không? 

Chẳng có! Các ngài bụng đói bèn ăn, mệt bèn ngủ thì được, chúng ta không 

được! Vì sao vậy? Các vị ấy sanh tử đã xong. 

Nói cách khác, các Ngài đã đoạn phiền  não, đã liễu sanh tử, không còn 

lo  liệu chuyện  gì  nữa. Chúng ta chưa đoạn phiền  não, vọng  niệm rất  nhiều, 

đại sự sanh tử chưa hoàn thành, làm sao an tâm ngủ cho được? Bởi thế, lời 

Phật,  Bồ  Tát,  tổ  sư  nói,  nhất  định  chớ  nên  hiểu  lầm,  Ngài  nói  câu  ấy  với 

hạng  người  nào,  nói  trong  hoàn  cảnh  nào,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ.  Có  câu 

chúng  ta  học  theo  được,  có  câu  chẳng  thể  học!  Học  theo  là  hỏng,  vì  chẳng 

phải là cảnh giới của chúng ta. 

Trong phần trước, tôi có nói sơ nghiệp Bồ Tát và huệ hạnh Bồ Tát cách 

thức tu hành không giống nhau. Huệ hạnh Bồ Tát là Pháp Thân đại sĩ, Kiến 

Tư phiền  não, Trần  Sa phiền  não đoạn  xong rồi,  tối thiểu  là phá được  mấy 

phẩm  vô  minh,  cho  nên  cách  thức  tu  hành  của  các  Ngài  chẳng  giống  với 

hàng  sơ  học  chúng  ta.  Bọn  sơ  học  chúng  ta  phải  theo  quy  củ,  bởi  lẽ,  cảnh 

giới của các Ngài chẳng thể nghĩ bàn, chẳng phải là cảnh giới của phàm phu, 

Tiểu Thừa, Quyền giáo Bồ Tát, cho nên ta chẳng học theo được. Trong đoạn 

này cũng vậy, chúng ta phải chú tâm thấu hiểu. 



Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

 - Thế Tôn! Vân hà danh vi chúng vụ trung quá, nhược quán sát thời, 

 linh chư Bồ Tát bất doanh chúng vụ, cần tu Phật đạo? 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。云何名為。眾務中過。若觀察時。

令諸菩薩。不營眾務。勤修佛道。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

 - Bạch đức Thế Tôn! Thế nào gọi là lỗi của các việc, nếu lúc quán sát sẽ 

 khiến cho Bồ Tát chẳng lo liệu các việc, chăm tu Phật đạo?)  

Đây  là  câu  hỏi  của  Di  Lặc  Bồ  Tát.  Thế  nào  là   “chúng  vụ  trung  quá?”  

Chúng (眾) là rất nhiều, Vụ (務) là sự vụ; rất nhiều sự vụ.  “Doanh”  (營) là 

kinh doanh, tạo tác. Quý vị kinh doanh, tạo tác rất nhiều sự vụ, gây trở ngại 

rất  lớn  cho  sự  tu  hành,  ở  đây  cũng  gồm  hai  mươi  lầm  lỗi.  Trong  câu   “nếu 

 lúc quán sát”,  “quán sát”   nghĩa  là quý  vị  hiểu  rõ,  giác  ngộ, biết  rõ các sự 

việc là chướng đạo, là điều người tu hành chẳng nên làm,  “khiến cho các Bồ 

 Tát  chẳng  lo  liệu  các  việc” :  Chẳng  còn  kinh  doanh  tạo  tác  những  việc  ấy 

nữa. 

Những  sự  việc  ấy  chẳng  mảy  may  liên  quan  chi  đến  liễu  sanh  tử,  xuất 

tam  giới. Bởi  thế, Phật dạy chúng ta phải   “siêng tu  Phật đạo”.  Phật đạo  là 

đạo Chánh Giác, Đại Giác, giác ngộ triệt để rốt ráo vũ trụ nhân sanh nên gọi 

là  Phật  đạo.  Chẳng  những  Di  Lặc  Bồ  Tát  vì  chúng  ta  khải  thỉnh,  mà  Ngài 

còn  nói  rõ  mục  đích  khải  thỉnh:   “Khiến  cho  các  Bồ  Tát  chẳng  lo  liệu  các 

 việc, siêng tu Phật đạo” . Tiếp theo đây là lời đức Thế Tôn khai thị. 

Chánh kinh:  

 Phật ngôn:  

 - Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát ưng đương quán sát nhạo doanh chúng vụ 

 nhị thập chủng quá. 

佛言彌勒。初業菩薩。應當觀察。樂營眾務。二十種過。   

 (Phật nói:  

 -  Này  Di  Lặc!  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  nên  quán  sát  hai  mươi  lỗi  lầm  của 

 chuyện thích lo liệu các việc)  

Quý  vị  xem  những  câu  đức  Thế  Tôn  đáp  lời,  câu  thứ  nhất  nói  rõ   “sơ 

 nghiệp  Bồ  Tát” .  Sơ  nghiệp  Bồ  Tát  là  bọn  chúng  ta,  phiền  não  chưa  đoạn, 

sanh tử chưa liễu, đã thọ Bồ Tát giới, đã là Bồ Tát, Bồ Tát được nói ở đây là 

sơ  nghiệp  Bồ  Tát,  là  phàm  phu  Bồ  Tát.  Câu  này  rất  trọng  yếu!  Bởi  lẽ,  nếu 

quý vị đồng tu chú tâm đọc tụng các kinh điển nhà Phật, các trước thuật của 

các tổ sư đại đức thời cổ, quý vị sẽ thấy rõ: Xưa kia, trong các tự viện, từ trụ 

trì, đương gia cho đến những người làm các sự vụ, tạp vụ trong các tự viện 

đều chẳng  phải  là phàm phu đâu  nghe!  Họ toàn  là chư Phật, Bồ  Tát tái  lai. 

Phật, Bồ Tát đại từ đại bi thấy quý vị chân chánh phát tâm, muốn dụng công 

tu học, các ngài hóa thân đến làm những sự việc để hộ trì quý vị. 

Chúng  tôi  đọc  Cao  Tăng  Truyện,  thấy  vào  những  năm  đầu  đời  Đường, 

Trí Giả Đại Sư ở núi Thiên Thai lúc vãng sanh, đồ đệ hỏi phẩm vị vãng sanh 

của  Ngài;  lão  nhân  gia  nói: Nhân  vì  làm  trụ  trì,  phải  quản  sự,  quản  chúng, 

chuyện gì cũng phải trông coi, đương nhiên sự tu hành của bản thân bị ảnh 

hưởng, chướng ngại, nên Ngài chỉ vãng sanh trong địa vị Ngũ Phẩm. Địa vị 

Ngũ Phẩm là đới nghiệp vãng sanh Phàm Thánh Đồng Cư Độ, địa vị này rất 

thấp, chẳng cao. Nếu Ngài chẳng phải lãnh chúng, chẳng quản trị đồ chúng, 

chẳng trông nom sự vụ, ắt phẩm vị sẽ cao. 

Chuyện này cho thấy Ngài hy sinh phẩm vị để giúp hàng sơ học, nhưng 

sự hy sinh ấy có giới hạn, giới hạn gì? Quyết định vãng sanh. Ta vãng sanh 

trong Hạ Hạ Phẩm là được rồi, cốt sao được vãng sanh, giới hạn là đó. Nếu 

vì phục vụ đại chúng mà tự mình chẳng thể vãng sanh, đời sau vẫn phải luân 

hồi trong lục đạo, thậm chí đọa tam ác đạo, là lầm lạc quá rồi, đấy tuyệt đối 

chẳng phải là ý của Phật, Bồ Tát. 

Địa Tạng Bồ Tát nói:  “Ta chẳng vào địa ngục, ai vào địa ngục?”  Chúng 

ta có vào địa ngục được không? Chúng ta vào địa ngục chẳng được đâu! Các 

vị phải đạt địa  vị  như Địa  Tạng  Bồ  Tát mới có thể  nói:  “Ta chẳng vào địa 

 ngục,  ai  vào  địa  ngục?”   Phải  biết  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát, 

chẳng phải  là Bồ  Tát bình phàm. Nếu  nói  theo khái  niệm sơ học  Bồ Tát và 

huệ  hạnh  Bồ  Tát  trong  kinh  này  thì  Địa  Tạng  Bồ  Tát  là  huệ  hạnh  Bồ  Tát, 

chúng ta là sơ học Bồ Tát chẳng thể học đòi Ngài được! 

Sơ học Bồ Tát cứ thật thà niệm Phật, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, đến Tây Phương Cực Lạc thế giới gặp đức Phật A Di Đà, trí huệ, thần 

thông, đạo lực của quý vị đều được khôi phục, chẳng khác với đức Phật cho 

mấy,  quý  vị  mới  học  theo  huệ  hạnh  Bồ  Tát  được,  quý  vị  lo  liệu  các  việc 

chẳng sợ, chẳng chướng ngại. Đấy là nói về Phật, Bồ Tát. 

Chúng  ta  biết  Trí  Giả  đại  sư  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hóa  thân,  Vĩnh 

Minh Diên Thọ đại sư là A Di Đà Phật hóa thân, hóa thân lần này mang thân 

phận làm Trụ Trì lãnh chúng. Còn có vị làm những tạp vụ, việc gì các Ngài 

cũng làm, đủ thấy cái tâm bình đẳng, chẳng hề chọn lựa, phân biệt. Hàn Sơn, 

Thập  Đắc  là  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  hai  vị  làm  tạp  vụ  trong  nhà  bếp,  ở  trong 

bếp lo nổi lửa, gánh nước. Lại còn có hòa thượng Phong Can làm tạp vụ, giã 

gạo  trong  nhà  bếp,  hầu  hạ  đại  chúng.  Phong  Can  là  A  Di  Đà  Phật.  Di  Đà, 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền  làm  tạp  vụ  để  cúng  dường  đại  chúng  đó  nghe!  Vì  sao 

vậy? Là để lo liệu các việc. 

Quý  vị  nghĩ  xem: Thời cổ, trong các đạo tràng ấy có  người chân chánh 

tu  hành  nên  Phật,  Bồ  Tát  đến  hầu  hạ,  chăm  sóc.  Bởi  thế,  với  bất  cứ  hạng 

người  nào  trong  cửa  Phật,  chúng  ta  đều  phải  đối  đãi  bằng  tâm  cung  kính 

nhất, bởi chẳng hiểu thân phận họ như thế nào. Quý vị chẳng được nói vì kẻ 

ấy lo quét dọn, sắp chén trà, tiếp đãi khách bèn coi thường, biết đâu kẻ ấy là 

A Di Đà Phật thì sao? Quý vị là phàm phu mắt thịt nhìn chẳng ra đâu! Đây 

chính là nhằm dạy chúng ta phải dùng tâm bình đẳng, tâm chân thành để đối 

đãi hết thảy mọi người. 

Vậy thì phải tu chân thành, thanh tịnh, bình đẳng ở nơi đâu? Cửa Phật là 

chỗ tu học tốt nhất. Bởi lẽ, chúng ta biết trên dưới đều có chư Phật, Bồ Tát, 

A  La  Hán  hỗn tạp  trong ấy, quý  vị chẳng  nhận biết, cũng chẳng  hiểu  họ  là 

thân phận gì. Cho nên, tốt nhất là cứ nhất loạt bình đẳng cung kính mới khỏi 

sai lầm, mới là thật sự tu phước. Nếu quý vị có tâm phân biệt, chẳng những 

công đức quý vị chẳng tu được mà phước đức cũng chẳng tu được luôn! Bởi 

thế, mới nói rõ sơ nghiệp Bồ Tát  “phải nên quán sát” : Kẻ ưa thích ( “nhạo”  

là yêu mến, ưa thích) làm đủ mọi việc tạp nhạp, sẽ có hai mươi lỗi lầm. Nội 

dung bốn chữ  “nhạo doanh chúng vụ”  có phạm vi vô cùng rộng. 

Chánh kinh:  

 Nhược  quán  sát  thời,  năng  linh  Bồ  Tát  bất  doanh  chúng  vụ,  cần  tu 

 Phật đạo.   

若觀察時。能令菩薩。不營眾務。勤修佛道。   

 (Nếu lúc quán sát có thể khiến cho Bồ Tát chẳng lo liệu các việc, siêng 

 tu Phật đạo)  

Đây  là  lời đáp chính cho câu  hỏi của Di  Lặc Bồ Tát. Mục đích câu  hỏi 

của Di Lặc Bồ Tát là đây: Nếu những kẻ ấy quán sát, hiểu rõ lầm lỗi của các 

việc, họ sẽ tự nhiên lìa bỏ, chuyên tâm tu đạo. 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Vân hà danh vi nhị thập chủng quá? 

彌勒。云何名為。二十種過。   

 (Này Di Lặc! Thế nào gọi là hai mươi thứ lỗi?)  

Chúng  ta  hãy  nên  chú  tâm  suy  nghĩ,  chú  tâm  thấu  hiểu  đoạn  kinh  văn 

này thì mới hiểu được ý Phật ở đâu. Lại phải nên tự lắng lòng phản tỉnh, ta 

có những bệnh ấy hay chăng? Có những tập khí ấy chăng? Điều này vô cùng 

trọng yếu. 

Chánh kinh:  

 Nhất giả, đam trước thế gian hạ liệt chi nghiệp.   

一者。耽著世間。下劣之業。   

 (Một là đắm chấp nghiệp hèn kém thế gian)  

 “Nghiệp”   (業)  là  sự  nghiệp,  sự  nghiệp  thế  gian.  Sự  nghiệp  thế  gian  rất 

nhiều, rất rộng. Chẳng riêng gì Bồ Tát tại gia đắm chấp sự nghiệp thế gian, 

xuất  gia  Bồ  Tát cũng  thường  bị  phiền  não  tập  khí  che  đậy,  nên  cũng  tham 

nhiễm sự nghiệp thế gian. Trước hết, phải hiểu rõ thế gian là gì? Thế gian là 

lục đạo. Quý  vị  kinh doanh, tạo tác các sự  nghiệp chẳng thể thoát khỏi  lục 

đạo luân hồi, thì những sự nghiệp ấy là sự nghiệp thế gian. 

Quý  vị  tu  thiện,  tích  đức,  tu  phước  để  đời  sau  sẽ  làm  Đại  Phạm  Thiên 

Vương, là người mà bất cứ vua chúa nào trong thế giới này đều chẳng sánh 

bằng thì sai quá xá rồi! Dù quý vị làm Đại Phạm Thiên Vương thì vẫn là sự 

nghiệp thế  gian.  Quý  vị  mới  hiểu phạm  vi của sự  nghiệp thế  gian rất rộng. 

 “Sự nghiệp hèn kém”  là sự nghiệp chẳng tốt lành.  “Hèn kém”  là gì? Là tam 

ác đạo trong lục đạo. Quý vị kinh doanh, tạo tác những sự gì? Là sự nghiệp 

ngạ quỷ đạo, là sự nghiệp súc sanh đạo, là sự nghiệp địa ngục đạo; đó gọi là 

 “nghiệp  hèn  kém”.   Nghĩa  là  sao?  Trong  kinh  này  nói  rất  nhiều,  mọi  người 

phải chú tâm thấu hiểu. Ở đây có một tổng cương lãnh (nguyên tắc, nguyên 

lý chung): Phàm những sự nghiệp nào tăng trưởng tham, sân, si,  mạn, ghen 

ghét  thì  chúng  đều  là  nghiệp  hèn  kém;  phàm  những  sự  nghiệp  nào  giảm 

thiểu tham, sân, si, mạn thì chúng đều là Phật sự. 

Quý  vị phải  nhớ kỹ: Phật sự  nhất định  giúp con  người  đoạn phiền  não, 

mở  mang trí  huệ, được  thanh  lương tự tại. Nếu tương phản  những điều ấy, 

nó sẽ chẳng phải là sự nghiệp Phật mà đúng là sự nghiệp hèn kém. Bởi thế, 

đây là một điều chúng ta phải lắng lòng phản tỉnh. 

Chánh kinh:  

 Nhị giả, vị chư độc tụng tu hành tỳ-kheo chi sở khinh tiện. 

二者。為諸讀誦。修行比丘。之所輕賤。   

 (Hai là bị các tỳ-kheo đọc tụng, tu hành khinh rẻ)  

 “Khinh  rẻ”:  Đại  khái,  những  ai  chân  chánh  tu  đạo,  chân  chánh  dụng 

công,  họ  chẳng  làm  phiền  quý  vị,  chẳng  kể  tội  quý  vị.  Vậy  thì  khinh  rẻ  ra 

sao?  Họ  kiềng  mặt  quý  vị.  Đó  là  khinh  rẻ  đấy.  Trong  Giới  kinh,  đức  Phật 

dạy  đệ  tử:   “Mặc  tẫn”.   Mặc  tẫn  nói  như  cổ  nhân  Trung  Quốc  là   “kính  nhi 

 viễn chi”.  Tôi rất tôn kính ngài, nhưng tôi tránh xa ngài,  “khinh rẻ”  nghĩa là 

như thế đấy. 

Chánh kinh:  

 Tam giả, diệc vị cần tu Thiền Định tỳ-kheo chi sở ha trách. 

三者。亦為勤修。禪定比丘。之所呵責。   

 (Ba là cũng bị tỳ-kheo siêng tu thiền định quở trách)  



 “Quở trách”  cũng là  “kính nhi viễn chi, mặc tẫn” , trọn chẳng phải là 

họ đến gặp quý vị, giáo huấn một chập, chửi cho một trận, chẳng hề có đạo 

lý ấy đâu nhé! Tỳ-kheo siêng tu Thiền Định là người tu hành công phu sâu 

hơn  hạng  trước,  người  nói  trong  đoạn  trên  là  sơ  học,  thật  sự  có  y  giáo  tu 

hành.  Người  nói  trong  phần  này  là  người  có  công  phu  kha  khá,  cũng  là 

người đã đắc Thiền Định, còn người ở phần trên chưa đắc Thiền Định. 

Nếu  nói  theo  người  niệm  Phật  chúng  ta,  thì  người   “đọc  tụng  tu  hành”  

trong điều thứ hai là người  “công phu thành phiến” , người  “siêng tu Thiền 

 Định”  trong điều thứ ba  là người đạt  “nhất tâm bất loạn”,  công phu ấy rất 

sâu. Bọn họ đối với quý vị đều kính nhi viễn chi. 

Chánh kinh:  

 Tứ giả, tâm thường phát khởi vô thỉ sanh tử, lưu chuyển chi nghiệp. 

四者。心常發起。無始生死。流轉之業。   

 (Bốn là tâm thường phát khởi nghiệp lưu chuyển sanh tử vô thỉ)  

Đây là điều nhất định chẳng thể tránh khỏi. Trong tâm kẻ ấy thường nghĩ 

đến  những  chuyện  mình  đang  kinh  doanh,  những  sự  nghiệp  ấy  toàn  là  sự 

nghiệp luân hồi lục đạo, cho nên nói tâm họ  “thường phát khởi”,  tức là sanh 

khởi,  “vô thỉ sanh tử”  tức là tập khí. Trong có tập khí, ngoài có hoàn cảnh, 

lại chẳng phải là hoàn cảnh tốt đẹp mà là ác cảnh, là cảnh giới chướng đạo! 

Bởi thế, vẫn y như cũ tạo tác sự nghiệp lưu chuyển sanh tử, luân hồi lục đạo 

chẳng dứt. 

Chánh kinh:  

 

 Ngũ giả, hư thực cư sĩ cập bà-la-môn tịnh tâm tín thí. 

  

五者。虛食居士。及婆羅門。淨心信施。   

  

 (Năm là luống ăn đồ tín thí của tịnh tâm cư sĩ và bà-la-môn)  



Đây là nói về cái nạn của người xuất gia. Xuất gia buông bỏ hết thảy 

sự nghiệp kiếm sống của thế gian; người thế gian vì cần phải nuôi gia đình, 

nuôi chính  mình  nên  phải  làm  những  việc kiếm  lời,  gọi  là “sự nghiệp  mưu 

sinh”. Xuất gia rồi, buông bỏ hết thảy những sự nghiệp ấy, quý vị chẳng cần 

phải mưu sinh, tiếp nhận tín đồ cúng dường. Họ cung kính, cúng dường quý 

vị nhằm mục đích gì? Là vì người xuất gia là phước điền, họ đến gieo phước 

nơi đấy. 

Chúng ta phải tự hỏi: Mình có phải là phước điền hay chăng? Nếu chẳng 

phải  là  phước  điền,  những  người  ấy  đến  gieo  phước,  tương  lai  dài  lâu  mà 

chẳng có kết quả thì sẽ như thế nào đây? Vấn đề rất nghiêm trọng. Bởi thế, 

nhà Phật thường nói:  

 Thí chủ nhất lạp mễ, 

 Đại như Tu-di sơn, 

 Kim sanh bất liễu đạo, 

 Phi mao đới giác hoàn 

 (Một hạt gạo thí chủ, 

 To như núi Tu Di, 

 Đời này chẳng liễu đạo, 

 Mang lông đội sừng đền)  



Phải  làm  sao  thì  thí  chủ  mới  được  phước?  Quý  vị  phải  tự  tu  hành 

chứng  quả,  họ  mới  được  phước.  Nếu  quý  vị  tu  hành  chẳng  thể  chứng  quả, 

đời sau vẫn luân hồi lục đạo thì là chẳng xứng với họ rồi! Tương lai phải trả 

nợ. Người cúng dường quý  vị trong  hiện thời toàn  là chủ  nợ, tương  lai đời 

đời kiếp kiếp quý vị phải đền bồi. Quý vị nhận cúng dường càng nhiều, thời 

gian trả nợ càng dài, thật đấy, chẳng phải giả đâu. Tổ sư đại đức chẳng dọa 

chúng ta đâu, câu nào cũng là lời thật. 

Bởi thế, chúng ta phải tự hiểu rõ, cẩn thận. Đồ cúng dường của thí chủ, 

xưa kia gọi là tứ sự: thức ăn, quần áo, đồ nằm, thuốc men lúc bệnh tật, phải 

giảm mức vật chất sanh hoạt xuống đến mức thấp nhất thì chúng ta  mới có 

thể tiếp nhận, ngõ hầu nhất tâm tu đạo, quyết định chẳng để dư nhiều. Có dư 

nhiều  là  tội  lỗi.  Có  dư  nhiều  dễ  tăng  trưởng  tâm  tham,  đạo  nghiệp  chẳng 

thành tựu. Hiện thời chúng ta nói mình tu Đạo Dễ Hành thì phải thật sự được 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, nếu không vãng sanh vẫn là  “mang 

 lông đội sừng đền”.   

Chúng  ta  đã  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  đã  có  tâm  cảnh  giác  thì  bạn 

đồng tu cúng dường mình, cơm áo vừa đủ là được rồi, những thứ dư ra mình 

đem  in  kinh,  làm  băng  video,  làm  băng  cassette,  CD,  tặng  cho  các  đồng  tu 

học Phật tại các đạo tràng trên thế giới để kết duyên cùng họ, dù cho chúng 

ta  “chẳng liễu đạo”,  những người ấy cũng phải thay ta đền nợ. 

Trước  hết,  phải  hiểu  rõ  điều  này:  Bởi  lẽ,  quý  vị  ai  cũng  có  phần,  của 

cúng  dường  đều  chia  cho  quý  vị,  trong  tương  lai,  lúc  phải  tính  sổ,  quý  vị 

phải thay tôi bồi hoàn. Cố nhiên mình phải dụng công, nhưng phải nghĩ: Vạn 

nhất  lỡ  mình chẳng được vãng sanh thì sao? Phải tính trước đường sau cho 

vẹn toàn chứ! Ắt phải làm chuyện thật sự lợi ích chúng sanh, giúp đỡ chúng 

sanh giác ngộ, phá mê khai ngộ, đó là lợi ích chân thật. Bởi thế, ý nghĩa của 

điều lỗi thứ năm  “luống ăn đồ tín thí của tịnh tâm cư sĩ và bà-la-môn”  này 

rất sâu,  “tín thí”  là cúng dường đấy! 



Chánh kinh:  

 

 Lục giả, ư chư tài vật, tâm hoài thủ trước. 

六者。於諸財物。心懷取著。   

  

 (Sáu là đối với các tài vật, ôm lòng chấp lấy)  



Hiện tại chúng ta còn có tập khí này chăng? Đối với tài vật, tâm đã bất 

động  hay chưa? Còn có tâm tham  hay không? Phải đoạn trừ đi!  Những  thứ 

ấy đều là giả, đều chẳng phải là chân thật, quyết định có hại. Thật sự là trăm 

điều chẳng có lấy  một điều lợi nào cả! Quý vị cần những thứ ấy để làm gì? 

Chư Phật, Bồ Tát dạy chúng ta: Tùy duyên nhưng chẳng phan duyên, hễ có 

ý niệm ấy bèn là tâm phan duyên, sao không chướng đạo cho được! 

Đạo là gì? Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chân thành, quyết định bị 

chướng  ngại.  Quý  vị  nhất  định  phải  hiểu,  điều  kiện  để  vãng  sanh  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới là tâm thanh tịnh, chứ chẳng phải là niệm Phật bao 

nhiêu thì mới có thể vãng sanh, chẳng có chuyện đó đâu! 

Cổ  đức  thường  nói:   “Mỗi  ngày  quý  vị  niệm  Phật  mười  vạn  tiếng,  rách 

 toạc cuống họng cũng uổng công”.   Là  vì  sao? Chẳng thể  vãng sanh. Niệm 

Phật là cách thức, là phương pháp, mục đích nhắm vào đâu? Tâm thanh tịnh. 

Hễ  vọng  niệm khởi  lên,  một câu  A Di Đà  Phật đè  vọng  niệm  xuống. Dùng 

phương  pháp  ấy  để  tâm  mình  được  thanh  tịnh,  tâm  tịnh  thời  quốc  độ  tịnh. 

Bởi thế, nếu quý vị có  mảy  may ý niệm chấp trước, tham keo nào, tâm quý 

vị  chẳng  thanh  tịnh;  chẳng  thể  không  biết  điều  này.  Người  niệm  Phật  rất 

nhiều, người vãng sanh chẳng nhiều. Vấn đề là ở chỗ này! 





Chánh kinh:  

 

 Thất giả, thường nhạo quảng doanh thế gian sự vụ. 

  

七者。常樂廣營。世間事務。   

  

 (Bảy là thường thích rộng làm sự vụ thế gian)  



Ưa thích làm các việc, ngày ngày động cân não, vẫn mong khuếch đại 

sự  nghiệp,  người  thế  gian  có  ý  niệm  như thế  đã  lầm  rất  to,  nếu  người  xuất 

gia có ý niệm ấy càng lầm hơn nữa. Chẳng hạn như lập đạo tràng. Cổ nhân 

dựng đạo tràng là dựa trên nhu cầu thực tế, có bao nhiêu người thì cần phải 

dựng  đạo  tràng  to  theo  bấy  nhiêu,  cách  kiến  lập  là  như  thế;  chẳng  phải  là 

dựng  sẵn  một  đạo  tràng  lớn  rồi  mới  đi  kiếm  người,  chẳng  có  việc  như  thế 

đâu! 

Quý vị xem, các tùng lâm, tự viện được tạo dựng trước kia, xem trong 

sơn  chí,  xem  trong  lịch  sử,  thoạt  đầu,  vị  tổ  sư  khai  sơn  dựng  một  cái  chòi 

tranh để tu đạo, Ngài có đạo  hạnh, rất  nhiều  ngưỡng  mộ, theo Ngài  tu  học, 

người dần dần càng đông, đông  hơn  nên phải che thêm  một  gian bên cạnh, 

đông  hơn  nữa  lại  phải  che  thêm  một  gian.  Bởi  thế,  tùng  lâm  phải  qua  mấy 

chục năm, một hai trăm năm mới hình thành, do nhu cầu mới dựng; như vậy 

mới  là  đúng.  Chẳng  phải  là  cất  cho  thật  to  rồi  mới  đi  các  nơi  kiếm  người, 

kiếm người chẳng thích hợp, hằng ngày cự lộn, gấu ó là lầm mất rồi. 

Hiện  thời  các  việc  trong  nhà  Phật  chẳng  giống  với  khi  trước,  quý  vị 

phải  lắng  lòng chú  tâm quán sát. Trước kia như pháp,  nay  xuất  hiện  những 

chuyện chẳng như pháp, đó là điều chúng ta phải phản tỉnh. Đặc biệt là hiện 

thời khoa học kỹ thuật phát đạt, chẳng cần phải dựng đạo tràng to, thời đại 

đạo tràng to sẽ bị đào thải theo năm tháng, không còn có tác dụng nữa. 



Đạo tràng ngày nay là gì? Mạng lưới quốc tế là đạo tràng hiện tại của 

chúng ta. Chúng ta cần một nơi rất lớn thì căn nhà này đã rất lớn rồi, chúng 

tôi giảng kinh ở đây, thâu hình ở đây, thâu hình xong gởi lên mạng lưới quốc 

tế,  toàn  thế  giới  chỉ  cần  có  computer  nối  vào  mạng  là  hình  ảnh  xuất  hiện 

liền.  Tôi  tin  là  mười  năm  sau,  laptop  chỉ  lớn  bằng  một  cuốn  sách,  mỗi  cá 

nhân đều cầm theo, ở bất cứ nơi đâu, chỉ cần tiếp nhận được tín hiệu, thì nơi 

đó  hoạt  động  giảng  kinh  sẽ  ở  ngay  trước  mặt,  đâu  cần  phải  chạy  đến  đây 

nghe  kinh,  chen  chúc,  khắp  thân  mướt  mồ  hôi  nữa!  Chọn  nơi  phong  cảnh 

đẹp đẽ, mở computer lên, hưởng thụ tiêu dao tự tại! 



Bởi  thế,  Phật  pháp  phải  vận  dụng  những  tiến  bộ  khoa  học  kỹ  thuật 


hàng đầu, chẳng cần phải  tốn  nhiều công  sức, tiêu tiền  oan  uổng  như trước 

nữa!  Tiền  [xây  cất  đạo  tràng] đó  là  gì?  Là  chôn  xuống  đất,  biến  thành  tiền 

chết, chẳng cử động được. Có ích cho mấy chúng sanh? Người học Phật hiện 

thời phải hiểu điều này vậy. 



Chánh kinh:  

 Bát giả, niệm kỳ gia nghiệp, thường hoài ưu thán. 

八者。念其家業。常懷憂嘆。   

 (Tám là nghĩ đến gia nghiệp, thường ôm lòng lo lắng, than thở)  



Ưa thích kinh doanh sự nghiệp, thường phải lo nghĩ làm cách nào để 

khuếch trương sự nghiệp. Nói thật ra, bọn họ tiền dùng cả đời chẳng hết, vẫn 

cứ muốn kiếm tiền. Ý niệm ấy rất lầm, đó là tăng trưởng tham, sân, si, mạn. 



Chánh kinh:  

 

 Cửu giả, kỳ tánh lang lệ, phát ngôn thô quánh. 

九者。其性狠戾。發言麤獷。   

  

 (Chín là tánh tình hung tàn, nói năng thô ác)  



Người địa vị cao, nghĩa là người phú quý, do họ có tiền của, có địa vị 

trong  xã  hội  hiện  thời  bèn  cảm  thấy  đáng  nên  kiêu  ngạo.  Có  mấy  ai  thân 

phận,  địa  vị  tương  đương  với  mình  đâu!  Kẻ  chẳng  ngang  vai  vế,  họ  chẳng 

buồn để mắt tới! Đãi người tiếp vật thường khinh mạn. Ở đây, kinh nói ngôn 

từ, hành vi, thái độ của họ là  “hung tàn, thô ác”,  chính họ cũng chẳng biết. 



Chánh kinh:  

 Thập giả, tâm thường hoài niệm cần tu gia nghiệp. 

十者。心常懷念。勤修家業。   

 (Mười là tâm luôn mong tưởng siêng lo gia nghiệp)  

Tâm họ luôn nghĩ đến gia nghiệp, chẳng hề nghĩ đến đạo, chẳng hề nghĩ 

đến chúng sanh, chỉ  nghĩ đến  gia  nghiệp của chính  mình, tiểu đoàn  thể của 

chính  mình. Đó  là tăng trưởng chấp  ngã, tăng trưởng chấp pháp. Phật pháp 

phá hai chấp, họ lại ngày càng tăng trưởng hai thứ chấp. 

Chánh kinh:  

 Thập nhất giả, ái trước chư vị, tăng trưởng tham dục. 

十一者。愛著諸味。增長貪欲。   

 (Mười một là yêu chấp các vị, tăng trưởng tham dục)  

Chữ   “vị”   (味)  ở  đây  chẳng  phải  chỉ  [mùi  vị]  thức  ăn.  Nói  theo  nghĩa 

rộng, Vị chính là sự hưởng thụ vật chất, hưởng thụ tinh thần trong hiện tại, 

hết thảy mọi hưởng thụ đều gồm trong hai chữ  “chư vị”. “Tăng trưởng tham 

 dục”: Tăng trưởng tham tâm, tăng trưởng dục vọng hưởng thụ. 

Chánh kinh:  

 Thập nhị giả, vô lợi dưỡng xứ, bất sanh hoan hỷ. 

十二者。無利養處。不生歡喜。   

 (Mười hai là, đối với chỗ không lợi dưỡng chẳng sanh hoan hỷ)  

Những chỗ  nào chẳng có  lợi cho  họ,  những  nơi  nào  họ chẳng đạt được 

danh văn, lợi dưỡng, họ chẳng có hứng thú, họ chẳng sanh tâm hoan hỷ đâu 

nhé!  Họ  ở  chỗ  nào,  chỗ  đó  nhất  định  phải  có  thể  đạt  được  danh  văn,  lợi 

dưỡng! 

Chánh kinh:  

 Thập tam giả, đa sanh phiền não, chướng ngại chi nghiệp.   

十三者。多生惱害。障礙之業。   

 (Mười ba là hay sanh nghiệp phiền não, chướng ngại)  

 “Chướng  ngại”   là  chướng  đạo,  chướng  ngại  quý  vị  tu  đạo!  Họ  sanh 

nhiều phiền não, đương nhiên chướng ngại tu đạo. 

Chánh kinh:  

 Thập tứ giả, thường nhạo thân cận chư ưu-bà-tắc cập ưu-bà-di.   

十四者。常樂親近。諸優婆塞。及優婆夷。   

 (Mười bốn là thường thích thân cận Cận Sự Nam và Cận Sự Nữ)  

Đây  là  nói  về  Bồ  Tát xuất  gia, thích kinh  doanh các  việc  nên bèn thích 

thân  cận  tín  đồ  tại  gia.  Thường  thân  cận  tín  đồ  tại  gia,  có  giữ  mối  quan  hệ 

thân thiết với họ thì danh lợi mới hòng đạt được đấy mà! Nói theo cách bây 

giờ là dốc sạch tâm trí để lôi kéo tín đồ, đó là hạng Bồ Tát ngu si. Hiện thời 

trong cửa Phật,  hiện tượng  này  rất phổ biến, trong  xã  hội  xưa kia chẳng  hề 

có, chúng ta chưa hề thấy. Một vị pháp sư già cả từng bảo tôi: “Chỉ sau khi 

đến Đài Loan họ mới biến đổi như thế!” 

Lúc  tôi  thọ  giới,  hòa  thượng  truyền  giới  là  lão  pháp  sư  Đạo  Nguyên, 

Ngài bảo tôi: Lúc nhỏ, Ngài xuất gia ở một tự viện miền Bắc Trường Giang. 

Do chùa  miếu  nào thời đó cũng có tài sản, có đất cát, có núi  non cho  nông 

phu cấy rẽ, tự viện chỉ thu tô nên có lương thực cố định. Bởi thế, chùa viện 

rất  thanh  tịnh,  chẳng  cần  đến  tín  đồ.  Tín  đồ  đến  chùa  dâng  hương,  người 

xuất gia trong chùa đúng là mắt nhìn xuống mũi, mũi cúi xuống ngực, khác 

nào  chẳng  thấy  gì  hết,  chẳng  cần  phải  tiếp  đãi.  Ai  sẽ  tiếp  đãi  những  tín  đồ 

ấy?  Chính  là  Tri  Khách  Sư.  Vị  tri  khách  có  trách  nhiệm  tiếp  đón  tín  đồ, 

người chẳng giữ chức vụ ấy trông thấy tín đồ thì một câu cũng chẳng nói. 

Quý  vị  xem  đạo  tràng  ấy  rất  thanh  tịnh,  rất  trang  nghiêm  như  thế  đó! 

Chẳng giống như bây giờ, một vị khách bên ngoài đến, từ hòa thượng trụ trì 

cho đến chúng thường trụ đều xoay mòng mòng! Vì sao? Chỉ sợ đắc tội với 

tín đồ!  Ấy  là  vì đạo tràng  hiện thời chẳng  có thâu  nhập, chẳng có  hằng sản 

(tài sản cố định), hoàn cảnh kinh tế khác hẳn thời xưa. Xưa kia, tự viện tự có 

lương thực, tiền của, có thâu nhập, chẳng bận tâm tới tín đồ. Bây giờ tín đồ 

biến thành “y thực phụ mẫu”, phải phụ thuộc họ, tình thế như vậy, đâu dám 

đắc tội! Nhưng thường qua lại với họ, sẽ chẳng có đạo nghiệp, đúng như lời 

đức Phật dạy ở đây:  “Đắm chấp nghiệp thế gian hèn kém!”  Sự tình này rất 

phiền, bởi thế, lẽ được mất, lợi hại chúng ta phải suy nghĩ thật kỹ để biết nên 

làm như thế nào. 

Chánh kinh:  

 Thập ngũ giả, đản niệm y thực, nhi độ trú dạ. 

十五者。但念衣食。而度晝夜。   

 (Mười lăm là chỉ nghĩ cơm áo cho qua ngày đêm)  

Suốt ngày bôn ba vì cơm áo, tạo phiền não, đủ thấy là việc tu đạo bị sự 

tình này đoạt mất, chỉ làm qua quít, chứ chẳng tích cực thực hiện. 

Chánh kinh:  

 Thập lục giả, sổ vấn thế gian sở tác sự nghiệp. 

十六者。數問世間。所作事業。   

 (Mười sáu là thường hỏi những việc làm thế gian)  

Mở  miệng  nói  năng,  những  chuyện  thường  bàn  luận  đều  là  chuyện  thế 

gian. 

Chánh kinh:  

 Thập thất giả, thường nhạo phát khởi phi pháp ngữ ngôn. 

十七者。常樂發起。非法語言。   

 (Mười bảy là thường thích thốt ra những lời phi pháp)  

 “Phi  pháp”   là  những  ngôn  luận  trái  nghịch  chánh  pháp.  Tiếp  xúc,  trò 

chuyện với họ, mười câu thì gần như hết chín câu là ngôn luận thế gian. 

Chánh kinh:  

 Thập bát giả, thị doanh chúng vụ, nhi khởi kiêu mạn. 

十八者。恃營眾務。而起憍慢。   

 (Mười tám là do cậy lo các việc, bèn khởi kiêu mạn)  

 “Thị”   (恃)  là  cậy  vào.  Cậy  mình  lo  liệu  rất  nhiều  việc,  mình  có  sự 

nghiệp thành công hơn người khác bèn sanh tâm ngạo mạn, tỏ thái độ ngạo 

mạn, coi thường người khác. 

Chánh kinh:  

 Thập cửu giả, đản cầu nhân quá, bất tự quán sát. 

十九者。但求人過。不自觀察。   

 (Mười chín là chỉ tìm lỗi người, chẳng tự xét mình)  

Tìm  bới  lỗi  người,  chuyên  môn  thấy  lỗi  người  khác,  chẳng  biết  đến  lỗi 

mình. 

Chánh kinh:  

 Nhị thập giả, ư thuyết pháp giả, tâm hoài khinh tiện. 

二十者。於說法者。心懷輕賤。   

 (Hai mươi là đối với người thuyết pháp, ôm lòng khinh rẻ)  

Đối  với  người  chân  chánh  thuyết  pháp  tu  hành,  họ  xem  thường,  cho  là 

chẳng có thành tựu gì lớn lao, cậy mình kinh doanh sự nghiệp đúng cách. 

Đức Phật vì chúng ta nói ra hai mươi lỗi, chứ thật ra, ta phải hiểu đó chỉ 

là hai mươi loại lỗi lớn, trong mỗi một lỗi lại chẳng biết là có bao nhiêu lầm 

lỗi! 

Chánh kinh:  

 Di Lặc! Thị vi Bồ Tát nhạo doanh chúng vụ nhị thập chủng quá. 

彌勒。是為菩薩。樂營眾務。二十種過。   

 (Di Lặc! Đấy là hai mươi lỗi của Bồ Tát thích kinh doanh các việc)  

  

---o0o--- 



8.7.b. Trùng tụng 

 

 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Thế Tôn trùng thuyết kệ ngôn:  

爾時世尊。重說偈言。   

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn dùng kệ nhắc lại) 



Đoạn kinh  văn  này  là  lời khai thị rất trọng yếu, đối  với  người  học Phật 

chúng  ta  hiện  thời,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  đều  là  thuốc  đặc  hiệu  cứu 

mạng đấy nhé! Bởi thế, sau mỗi phần trường hàng Phật đều có phần kệ tụng, 

ngoài  việc  lập  lại  ý  nghĩa  của  phần  trường  hàng,  kệ  tụng  còn  có  phần  bổ 

sung ý nghĩa. Chúng ta chẳng thể đọc thuộc kinh thì kệ tụng rất tiện để đọc 

thuộc,  thời  thời  khắc  khắc  đề  khởi  công  phu  quán  chiếu  sẽ  biết  mình  khởi 

tâm động niệm, việc làm, hành vi có đúng pháp hay không. 

Như  trong  kinh  Pháp  Tượng,  đức  Phật  dạy  chúng  ta  nên  làm  điều  gì, 

chẳng nên làm điều gì. Phật dạy chúng ta nên làm điều gì, ta nên tích cực nỗ 

lực thực hiện; Phật dạy chúng ta không nên làm điều gì, ta chẳng làm, đó là 

như pháp. Phật dạy chúng ta đừng làm điều gì, ta cứ khăng khăng làm, dạy 

ta  nên  làm  điều  gì,  ta  cứ  lười  nhác,  biếng  trễ  chẳng  chịu  làm,  thế  là  chẳng 

như pháp. Xin hãy xem đoạn kinh văn dưới đây:  

Chánh kinh:  

 An trụ hạ liệt nghiệp. 

安住下劣業。   

 (An trụ nghiệp kém hèn)  

Tâm quý vị an trụ trong thế pháp, chẳng những là sự nghiệp thế gian mà 

còn là sự nghiệp thế gian hèn kém. Đó là những sự nghiệp tăng trưởng tham, 

sân, si, mạn, ghen ghét. 

Chánh kinh:  

 Viễn ly thù thắng hạnh. 

遠離殊勝行。  

 (Xa lìa hạnh thù thắng)  

 “Hạnh thù thắng”: Có thể nói hết thảy Phật pháp Đại Thừa đều là hạnh 

thù  thắng,  nhưng  bản  kinh  này  tối  hậu  quy  kết  Tịnh  Độ,  bởi  bản  kinh  này 

hiển nhiên quy kết Tịnh Độ nên ta có thể hiểu hạnh thù thắng là tu Tịnh Độ, 

cũng  có  thể  hiểu  là  nhất  tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Kẻ  kia  xem  thường,  xa  lìa 

việc này, thật đáng tiếc thay! 

Chánh kinh:  

 Thoái thất đại lợi ích. 

退失大利益。   

 (Lui sụt, đánh mất lợi ích lớn)   

 “Đại lợi ích”   là  vãng sanh bất  thoái thành Phật  đấy!  Đấy  là  đại  lợi  ích 

chân  thật,  hết  thảy  lợi  ích  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  đều  chẳng  sánh  bằng 

được, đủ thấy  “đắm trước các việc”  tạo lầm lỗi nghiêm trọng đến thế. 

Chánh kinh:  

 Nhạo độc tụng tỳ-kheo, 

 Cập tu thiền định giả, 

 Nhất thiết giai ha trách, 

 Thị danh chúng vụ quá.   

樂讀誦比丘。 

及修禪定者。 

一切皆呵責。 

是名眾務過。   

 (Tỳ-kheo thích đọc tụng, 

 Và người tu Thiền Định, 

 Hết thảy đều quở trách, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Câu đầu chỉ những người đã hiểu trọn lời răn dạy, chữ  “tu Thiền Định”  

chỉ những người y giáo thật sự tu hành. Chữ  “Thiền Định”  ở đây không nhất 

định  chỉ  là  người  tu  Thiền,  mà  là  nói  về  những  người  chân  chánh  tu  hành, 

phải hiểu theo nghĩa rộng, đừng hiểu nghĩa hẹp. Tu trì Phật pháp có tám vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn,  trong  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  chúng  ta  thường  nói  là 

 “vô  lượng  pháp  môn”.   Dẫu  vô  lượng  hay  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  thì 

cũng chỉ là phương pháp, cách thức chẳng giống nhau. 

Tu điều gì? Tất cả đều là tu Giới, Định, Huệ; nhưng trong Tam Học Giới 

- Định -  Huệ, Định  là  mấu chốt, Giới  là biện pháp  với  mục đích  nhằm đắc 

Định,  đắc  Định  sẽ  tự  nhiên  khai  trí  huệ.  Bởi  thế,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn là các biện pháp, phương pháp bất đồng, ngõ hầu tu cho đắc Định. 

 “Thiền  Định”   ở  đây  được  dùng  với  nghĩa  rộng,  chẳng  phải  theo  nghĩa 

hẹp.  Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  là  tu  Thiền  Định.  Trong  kinh  Đại  Tập,  đức 

Phật  nói rất  rõ ràng:  “Niệm  Phật là vô thượng thâm diệu  Thiền”.  Chúng  ta 

dùng phương pháp Niệm Phật này niệm đến nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất 

loạn  là  Thiền  Định.  Bởi  thế  câu  này  nghĩa  là:  Người  chân  chánh  y  giáo  tu 

hành,  bọn  họ  đối  với  quý  vị  (là  những  người  ham  lo  liệu  việc  đời) sẽ  kính 

nhi viễn chi! 

Chánh kinh:  

 Thường hành sanh tử nghiệp, 

 Xả ly giải thoát nhân, 

 Hư thọ ư tín thí, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

常行生死業。 

捨離解脫因。 

虛受於信施。 

是名眾務過。   

 (Thường hành nghiệp sanh tử, 

 Bỏ lìa nhân giải thoát, 

 Luống nhận của tín thí, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

 “Thường  hành”:  Quý  vị  thường  làm  những  điều  gì?  “Nghiệp  sanh  tử”  

tức  là  sự  nghiệp  luân  hồi  lục  đạo.  Thế  nào  là  sự  nghiệp  sanh  tử,  luân  hồi? 

Tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  ác  kiến.  Trong  Duy  Thức  Học,  chúng  là  sáu  căn 

bản phiền não, hết thảy sự nghiệp nào tương ứng với sáu căn bản phiền não 

ấy  thì  đều  là  sự  nghiệp  luân  hồi  sanh  tử.  Quý  vị  làm  những  sự  nghiệp  ấy, 

đương  nhiên  đánh  mất  cái  nhân  giải  thoát,  “bỏ  lìa  nhân  giải  thoát”.   Nhân 

giải  thoát  là  Giới,  Định,  Huệ.  “Luống  nhận  của  tín  thí” ,  quý  vị  tiếp  nhận 

những đồ cúng dường, tương lai phải trả nợ, bởi quý vị chẳng phải là phước 

điền chân chánh mà!  

Chánh kinh:  

 Nhạo thọ chư tài bảo, 

 Bất đắc sanh ưu não, 

 Trụ ư hạ liệt hạnh, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

樂受諸財寶。 

不得生憂惱。 

住於下劣行。 

是名眾務過。   

 (Thích nhận các của cải, 

 Chẳng được, sanh buồn khổ, 

 Trụ trong hạnh kém hèn, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Tham  ái  của  cải  thế  gian,  lúc  được  bèn  hoan  hỷ,  kiêu  ngạo;  lúc  không 

đưọc,  bèn  nổi  nóng,  ưu  não.  Thứ tâm  lý,  tư tưởng,  hành  vi  ấy  đều  là  hạnh 

kém hèn. Hạnh kém hèn ấy là nghiệp sanh tử, là hạnh tam đồ lục đạo. 

Chánh kinh:  

 Thị nhân đa ái nhiễm, 

 Vãng lai dâm nữ gia, 

 Như điểu nhập phiền lung, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

是人多愛染。 

往來婬女家。 

如鳥入樊籠。 

是名眾務過。   

 (Người ấy nhiều ái nhiễm, 

 Tới lui nhà gái dâm, 

 Như chim vào lồng rọ, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Bài kệ này nêu tỷ dụ. Câu thứ nhất ý nói người ấy nhiều ái nhiễm, người 

ấy bị tham ái ô nhiễm tâm tánh, tức là: Trong tâm có phiền não tham, sân, si, 

mạn, những phiền não bên trong rất nặng. Câu  “tới lui nhà gái dâm”  ý nói 

bên  ngoài  những  sự  quyến  rũ,  mê  hoặc.  Trong  có  phiền  não,  ngoài  có  dụ 

hoặc,  làm  sao  chẳng  đọa  lạc  cho  được?  Khác  nào  chim  bị  nhốt  trong  lồng. 

 “Như chim vào lồng rọ”  là tỷ dụ đọa ác đạo, là bị lôi vào trong ba ác đạo. 

Chánh kinh:  

 Thường ưu thán gia nghiệp, 

 Hằng hoài nhiệt não tâm, 

 Xuất ngôn nhân bất tín, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

常憂嘆家業。 

恆懷熱惱心。 

出言人不信。 

是名眾務過。   

 (Thường buồn than gia nghiệp, 

 Luôn ôm lòng nhiệt não, 

 Nói ra, chẳng ai tin, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Chuyện  họ  thường  âu  lo  là  gia  nghiệp.  Thế  pháp,  xuất  thế  pháp  đều  là 

gia  nghiệp,  nhất  là  trong  các  đạo  tràng  hiện  tại.  Thời  xưa,  có  không  ít đạo 

tràng được gọi là  “thập phương đạo tràng” , chẳng thuộc về  một ai hết; chỉ 

cần  là  người  xuất  gia đúng quy củ, đều có thể quải đơn9 đều có thể cùng ở 

lại  tu  chung.  Trong  những  đạo  tràng  hiện  thời,  người  xuất  gia  đều  có  bằng 

khoán  chủ  quyền,  đều  biến  thành  gia  nghiệp.  Đã  là  người  xuất  gia  rồi  thì 

trong tay chẳng có bằng khoán chủ quyền nào, vì xuất gia rồi, không còn nhà 

nữa! Người có một tờ bằng khoán sẽ trở thành “nhập gia”, chẳng thể không 

nhận biết điều này! 

Thật  ra,  quý  vị  không  đọc  kinh  sẽ  chẳng  hiểu  ra  tầm  nghiêm  trọng  của 

vấn  đề  này,  chẳng  biết  trong  tương  lai  họa  hại  thảm  khốc  đâu  nhé!  Trong 

kinh, đức Phật chẳng lừa dối chúng ta! Tôi đã bảy mươi tuổi, sẽ chết rất lẹ, 

bởi thế tôi toàn nói lời thật cùng quý vị, tôi thời thời khắc khắc đều chuẩn bị 

ra  đi.  Bởi  thế,  tôi  chẳng  phải  là  người  thuộc  thế  gian  này  nữa; tôi  thấy  thế 

gian  này  khá  rõ ràng,  vì  là  người  ngoài  cuộc  mà!  Thế  gian  này  đối  với  tôi 

chẳng có lợi hay hại gì, đúng như câu nói:  “Bàng quán giả thanh, đương cục 

 giả  mê”  (Người  ngoài  thì  sáng,  người  trong  thì  quáng) .   Học  Phật  phải  siêu 

xuất, vượt thoát thế giới này, thế giới này chẳng liên quan gì đến tôi, chẳng 

còn việc gì nữa, rõ ràng là cách nhìn của tôi khác với cách nhìn của quý vị. 

Ở  đây,  kinh  nói:  Người  trong  tâm  thường  có  phiền  não  thì  nói  ra  điều  gì 

cũng chẳng ai tin! 

Chánh kinh:  

 Bất thọ tôn giả giáo, 

 Vi củ, nhi khinh tiện, 

 Hủy phạm thanh tịnh giới, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

不受尊者教。 

違矩而輕賤。 

毀犯清淨戒。 

是名眾務過。   

 (Chẳng nghe tôn trưởng răn, 

 Trái phép tắc, khinh rẻ, 

 Hủy phạm giới thanh tịnh, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Thiện  tri  thức,  Bồ  Tát  dạy  răn  chẳng  thể  tiếp  nhận,  chẳng  thể  y  giáo 

phụng  hành.  “Vi  củ”   là  phạm  quy  củ,  “hủy  phạm”   là  phạm  giới.  Đối  với 

pháp thế gian hay pháp xuất thế đều nghĩ cách luồn lách chiếm lợi thế, tránh 

né,  chẳng  tuân  thủ,  đều  là  lầm  lạc  cả,  đều  là  các  lầm  lỗi  do  [ham  thích  lo 

liệu] các việc phát sanh. 



Chánh kinh:  

 Kỳ tâm đa ức tưởng, 

 Cần doanh ư thế nghiệp, 

 Bất năng tu trí đoạn, 

 Thị danh chúng vụ quá.   

其心多憶想。 

勤營於世業。 

不能修智斷。 

是名眾務過。   

 (Tâm họ lắm nhớ tưởng, 

 Siêng lo việc thế gian, 

 Chẳng thể tu trí đoạn, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Tâm kẻ ấy vọng tưởng quá nhiều, luôn nghĩ đến những lợi hại được mất 

trong sự nghiệp kinh doanh; bởi thế, kẻ ấy  “chẳng thể tu trí đoạn”.  Trí (智) 

là  trí  huệ,  phá  được  vô  minh;  Đoạn  (斷)  là  tu  Định,  đoạn  được  phiền  não. 

Tức là nói bất luận tu học một pháp môn nào, công phu cũng chẳng đắc lực, 

chẳng thể thành tựu. 



Chánh kinh:  

 Tham tâm hằng xí thạnh. 

貪心恆熾盛。   

 (Tâm tham luôn hừng hực)  

 “Hằng”  (恆) là thường hằng. Tâm tham ngày càng tăng trưởng. 

Chánh kinh:  

 Nhạo trước ư chư vị. 

樂著於諸味。   

 (Ưa chấp nơi các vị)  

Hưởng thụ ngũ dục, lục trần thế gian, kẻ ấy thường tham đắm những vị 

ấy. 

Chánh kinh:  

 Tằng vô tri túc tâm. 

曾無知足心。   

 (Tâm chưa hề biết đủ)  

Vĩnh viễn chẳng chán đủ, quý vị mới thấy con người như vậy sống khổ 

sở quá đỗi! Nhọc nhằn, bươn bả đến lúc chết, chẳng đem theo được gì, đúng 

là  “muôn thứ đều bỏ sạch, chỉ có nghiệp tùy thân”!   



Chánh kinh:  

 Đắc lợi sanh hoan hỷ, 

 Vô lợi tiện ưu não, 

 Tham lận vô nhân tâm, 

 Thị danh chúng vụ quá.   

得利生歡喜。 

無利便憂惱。 

貪吝無仁心。 

是名眾務過。   

 (Được lợi, lòng vui mừng, 

 Chẳng lợi, bèn sầu khổ, 

 Tham keo, thiếu lòng nhân, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

 “Nhân”  (仁) là nhân từ, tức là tâm từ bi. Chẳng có tâm từ bi! 

Chánh kinh:  

 Não hại vô từ mẫn. 

惱害無慈愍。   

 (Não hại chẳng xót thương)  

Đối với hết thảy chúng sanh, kẻ ấy chỉ tham keo, đoạt lấy lợi ích của hết 

thảy mọi người để tự mình hưởng thụ, nào có từ bi, thương xót chúng sanh 

chi đâu! 

Chánh kinh:  

 Tăng trưởng chư ác nghiệp, 

 Ái mạn tương triền phược, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

增長諸惡業。 

愛蔓相纏縛。 

是名眾務過。   

 (Tăng trưởng các nghiệp ác, 

 Bị dây ái buộc ràng, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

 “Ái” (愛) là tham ái, tức là phiền não. Tham, sân, si, mạn buộc ràng kẻ 

ấy. 

Chánh kinh:  

 Viễn ly ư sư trưởng, 

 Thân cận ác tri thức, 

 Tẫn xích trì giới nhân, 

 Thị danh chúng vụ quá.   

遠離於師長。 

親近惡知識。 

擯斥持戒人。 

是名眾務過。   

 (Xa lìa bậc sư trưởng, 

 Thân cận ác tri thức, 

 Đuổi, chê người trì giới, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Kẻ ấy xa lìa thiện tri thức, thầy tốt, là vì sao? Chí thú chẳng phù hợp. Họ 

thích  thân  cận  “ác  tri  thức”  vì  lẽ  gì?  Ác  tri  thức  dạy  họ  làm  sao  đạt  được 

danh  văn,  lợi  dưỡng,  làm  sao  tạo  tham,  sân,  si,  những  kẻ  đó  chí  đồng  đạo 

hợp với họ. Người trì giới chẳng xứng hợp với chuyện kẻ ấy tu, kẻ ấy học; lẽ 

đương nhiên bị kẻ ấy bài xích. 

Chánh kinh:  

 Trú dạ vô dư tưởng, 

 Duy niệm cầu y thực, 

 Bất nhạo chư công đức, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

晝夜無餘想。 

唯念求衣食。 

不樂諸功德。 

是名眾務過。   

 (Ngày đêm chẳng nghĩ khác, 

 Chỉ mong được cơm áo, 

 Chẳng ưa các công đức, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Bài kệ này ý nghĩa dễ hiểu. 

Chánh kinh:  

 Thường vấn thế gian trí, 

 Bất nhạo xuất thế ngôn, 

 Đam ái ư tà thuyết, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

常問世間智。 

不樂出世言。 

耽愛於邪說。 

是名眾務過。   

 (Thường hỏi trí thế gian, 

 Chẳng ưa lời xuất thế, 

 Yêu đắm các tà thuyết, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Những  ngôn  luận thường  ngày đều  là chuyện  thế  gian, chẳng  mảy  may 

dính dáng gì đến liễu sanh tử, xuất tam giới. Họ ưa thích những tà thuyết. 

Chánh kinh:  

 Tự thị tri chúng vụ, 

 Khinh mạn chư tỳ-kheo, 

 Do như cuồng túy nhân, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

自恃知眾務。 

輕慢諸比丘。 

猶如狂醉人。 

是名眾務過。   

 (Tự ỷ biết các việc, 

 Khinh mạn các tỳ-kheo, 

 Khác nào kẻ say cuồng, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Cậy vào kỹ năng, năng lực làm việc của chính mình, nói như bây giờ là 

năng lực làm việc rất cao! Trên phương diện sự nghiệp, người ấy đích thực 

có thành tựu hơn người, họ cậy vào đó, nẩy sanh lòng kiêu mạn, coi thường 

những người tu hành. Câu tiếp đó là tỷ dụ  “giống như người say cuồng”. 

Chánh kinh:  

 Thường ty cầu tha đoản, 

 Bất tự kiến kỳ quá, 

 Khinh hủy hữu đức nhân, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

常伺求他短。 

不自見其過。 

輕毀有德人。 

是名眾務過。   

 (Thường bới tìm lỗi người, 

 Chẳng tự thấy lỗi mình, 

 Khinh hủy người có đức, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

 “Chẳng  tự  thấy”:  Chẳng  tự  thấy  lỗi  mình,  chuyên  môn  vạch  tìm  lỗi 

người khác. 

Chánh kinh:  

 Như thị ngu si giả, 

 Vô hữu thiện phương tiện, 

 Khinh mạn thuyết pháp giả, 

 Thị danh chúng vụ quá. 

如是愚癡者。 

無有善方便。 

輕慢說法者。 

是名眾務過。   

 (Kẻ ngu si như thế, 

 Chẳng có phương tiện khéo, 

 Khinh mạn người thuyết pháp, 

 Đó gọi lỗi các việc)  

Khinh thị người tu hành, coi rẻ người thuyết pháp. Ngay trong phần mở 

đầu kinh này, đức Phật đã nói: Hạng Bồ Tát ngu si, khinh mạn, phỉ báng hai 

vị  tỳ-kheo  thuyết  pháp,  kết  quả  là  vướng  tội  nghiệp  đọa  trong  địa  ngục  A-

Tỳ, địa ngục Đẳng Hoạt, địa ngục Thiêu Nhiệt, tính theo thời gian trong cõi 

người là một ngàn tám trăm vạn năm. Bởi thế, tạo tác tội nghiệp rất dễ dàng, 

phỉ báng chỉ mấy ngày, mấy giờ, nhưng trong tương lai, thời gian phải chịu 

khổ trong địa ngục dài như thế đó. 

Quý vị phải hiểu: Trong kinh đức Phật nói một ngàn tám trăm vạn năm 

là  thời  gian  trong  cõi  người  chúng  ta,  nhưng  người  thọ  tội  trong  địa  ngục 

cảm  thấy  như  là  vô  lượng  kiếp  vậy!  Trong  ngạn  ngữ  cũng  thường  nói: 

 “Ngày dài như cả năm” . Xem ra, thời gian tựa hồ chẳng dài lắm, một ngàn 

tám trăm vạn năm, nhưng kẻ ấy cảm nhận giống như vô lượng kiếp. Bởi thế, 

đừng có tạo tội nghiệp! Cũng đừng có nghĩ là chẳng qua đức Phật dọa dẫm 

chúng ta, mong chúng ta đừng tạo tội. Chẳng có chuyện như vậy đâu! Lầm 

rồi đấy! Tương lai, quý vị đọa lạc, đúng là tự  mình làm, tự mình chịu. Đức 

Phật  thật  sự  từ  bi,  nói  ra  chân  tướng  sự  thật  cho  chúng  ta  biết,  quý  vị  vẫn 

chẳng  tin,  vẫn  muốn  tạo  tác,  còn  trách  ai  nữa  đây?  Đọa  địa  ngục  A  Tỳ  thì 

Phật cũng chẳng thể cứu nổi đâu nghe! 

Chánh kinh:  

 Như thị hạ liệt nghiệp, 

 Cụ túc chư quá thất, 

 Hà hữu trí huệ nhân, 

 Ái nhạo nhi tu tập? 

如是下劣業。 

具足諸過失。 

何有智慧人。 

愛樂而修習。   

 (Nghiệp kém hèn như thế, 

 Đầy đủ các lầm lỗi, 

 Có người trí huệ nào, 

 Lại ưa thích tu tập?)  

Hai  câu  đầu  tổng  kết  những  điều  đã  nói,  nói  chung  đều  là  nghiệp  hèn 

kém, đều là vô lượng vô biên tội lỗi. Có người trí huệ nào lại ưa thích những 

việc ấy, chịu làm những việc ấy chăng? 

Chánh kinh:  

 Thanh tịnh thù thắng nghiệp, 

 Cụ túc chư công đức, 

清淨殊勝業。 

具足諸功德。 

是故有智人。 

愛樂常修習。   

 (Nghiệp thanh tịnh thù thắng, 

 Đầy đủ các công đức)  

 “Thanh tịnh thù thắng”: Nếu quý vị chẳng chú tâm thấu hiểu, quý vị sẽ 

chẳng đạt được. Nếu quý vị tu hành đúng pháp, quý vị sẽ đạt được. Hai ngày 

trước  có  một  vị  đồng  tu  ở  Hương  Cảng  –  trong  những  năm  đầu,  tôi  giảng 

kinh ở Hương Cảng, bà ta là một trong số thính chúng – hôm trước đến đây 

gặp Quán  Trưởng, chúng tôi  vừa  nhìn đã  biết bà ta tu  hành khá  lắm, tướng 

mạo bà biến chuyển rất tốt, tu hành thật sự có chút thành tích. Thành tích là 

gì?  Thành  tích  nơi  dáng  vẻ;  thể  chất  khỏe  mạnh,  tướng  mạo  chuyển  biến, 

dung  mạo tươi sáng, đó là biểu hiện tu hạnh bên ngoài của quý vị, người ta 

thoạt trông biết liền, người như thế rất khó có. 

Khi đó, tôi giảng kinh, đề xướng người thật sự tu hành phải tu tâm thanh 

tịnh. Muốn thật sự tu tâm thanh tịnh, tốt nhất là báo chí, tạp chí, truyền hình, 

radio  đều  tránh  xa.  Bà  ta  thật  sự  nghe  theo,  gần  mười  một,  mười  hai  năm 

chưa từng xem qua báo chí, truyền hình, bà ta rất là vui sướng. Bả nói: “Cái 

gì tôi cũng không biết, mỗi một ngày thiên hạ thái bình, vui vẻ, sung sướng, 

cái gì cũng chẳng biết”. Bả nói: “Hương Cảng xảy ra chuyện gì đến hỏi tôi, 

tôi  chẳng  biết  gì”.  Bả  chỉ  biết  mỗi  một  việc  niệm  A  Di  Đà  Phật,  mỗi  một 

ngày sống rất sung sướng, chuyện gì cũng chẳng có, do đó, tâm bà ta được 

thanh tịnh. 

Bởi vậy, báo chí, tạp chí, truyền hình hại chết người đó nghe! Mỗi ngày 

quý vị xem chuyện này, chuyện nọ, tâm quý vị thanh tịnh sao nổi? Tránh sao 

khỏi suy nghĩ lung tung? Bởi thế, nếu thật sự nghĩ muốn cầu  “thanh tịnh thù 

 thắng” –  “thù thắng”  là niệm Phật vãng sanh bất thoái thành Phật – quý vị 

phải hạ tâm quyết định: Trong một đời này ta nhất định phải thành tựu. Quý 

vị phải y giáo phụng hành đó nghe! 

Thời cổ, tự viện, am đường, đạo tràng đều dựng trong núi sâu, ở những 

nơi  giao  thông  rất  bất  tiện  hòng  tránh  khỏi  những  chướng  ngại.  Hiện  tại, 

không  thể  được.  Hiện  thời,  dù  ở  trên  núi  cao,  máy  truyền  hình  vẫn  có  thể 

nhận  sóng.  Thật  phiền  toái  quá!  Con  người  ngày  càng  khổ  sở,  càng  ngày 

càng đáng thương! 

Hiện tại, hạnh phúc tuổi thơ đã mất rồi, trẻ nhỏ hằng ngày xem TV, mới 

sanh ra đã xem TV. Bởi thế, trẻ nhỏ mới bảy, tám tháng tuổi đã biết quan sát 

vẻ  mặt, biết lấy lòng người lớn, tâm hài đồng mất tiêu, thiên chân  mất tiêu, 

thật là đáng tiếc! Như vậy thì con người làm sao tái lai cho được! Chẳng thể 

tái  lai,  khổ  quá  đi!  Trong  xã  hội  nông  nghiệp  trước  kia,  thời  kỳ  đồng  niên 

thiên  chân  (tánh  hồn  nhiên  của  trẻ  thơ)  đại  khái  giữ  được  đến  mười  lăm, 

mười  sáu  tuổi,  giữ  được  đến  mười  hai,  mười  ba  tuổi  rất  thường.  Mười  hai, 

mười ba tuổi chẳng hiểu gì nhân tình thế sự. Đúng là một tấm lòng thành son 

sắt,  một  phiến  thiên  chân  vậy!  Trong  xã  hội  hiện  thời,  chúng  ta  chẳng  thể 

thấy [tình trạng như xưa] nữa. 

Xưa kia, đi học rất vui sướng. Hiện thời học hành rất khổ sở. Bởi thế, tôi 

thấy  học  sinh  đi  học  đeo  một  cái  cặp  táp  to,  nghĩ  chẳng  muốn  làm  người 

nữa!  Làm  người,  ôi  chao!  Phải  đi  học  khổ  quá,  quyết  định  chẳng  muốn  tái 

lai. Trở lại thế gian này, nhất định phải thành Phật, thành Bồ Tát nương theo 

bổn nguyện tái sanh, chứ tái sanh vì nghiệp lực tái lai thì chẳng được rồi, đời 

người khổ quá chừng! 

Chánh kinh:  

 Thị cố hữu trí nhân, 

 Ái nhạo thường tu tập.   

是故有智人。 

愛樂常修習。  

 (Vì thế, người có trí, 

 Yêu thích thường tu tập) 

Người thật sự có trí  huệ,  nhất định chọn  niệm  Phật  vãng sanh bất thoái 

thành  Phật,  quyết  định  chọn  tu  tâm  thanh  tịnh.  Điều  trọng  yếu  là  thấy  thấu 

suốt, buông  xuống. Thật sự thấy thấu suốt và buông  xuống, quý  vị sẽ được 

đại tự tại, quý vị mới đạt được hạnh phúc chân chánh. Bởi thế, chẳng buông 

xuống được là ngu si. 

Chánh kinh:  

 Nhược nhạo hạ liệt nghiệp, 

 Trí giả đương ha trách, 

 Như nhân xả đa tài, 

 Tham cầu ư thiểu phần, 

 Thị cố minh trí nhân, 

 Đương xả hạ liệt nghiệp, 

 Ưng cầu thắng thượng pháp, 

 Chư Phật thường xưng thán. 

若樂下劣業。 

智者當呵責。 

如人捨多財。 

貪求於少分。 

是故明智人。 

當捨下劣業。 

應求勝上法。 

諸佛常稱歎。   

 (Nếu thích nghiệp kém hèn, 

 Bậc trí sẽ quở trách, 

 Như người bỏ nhiều của, 

 Tham cầu lấy chút phần,  

 Vì thế, người trí sáng, 

 Nên bỏ nghiệp hèn kém, 

 Nên cầu pháp thắng thượng, 

 Chư Phật thường khen ngợi)  

Hai bài kệ này, nửa trước bài kệ dễ hiểu, nửa sau bài kệ là tỷ dụ. Đổ hết 

tâm  cơ  kinh  doanh  sự  nghiệp  thế  gian,  được  chẳng  bù  mất!  Trong  hiện  tại 

ngay  cả  Phật  pháp  cũng  bị  đem  vào  sự  nghiệp  kinh  doanh  thế  gian,  đấy  là 

hiện tượng rất phổ biến hiện thời. Dùng Phật pháp để kinh doanh sự nghiệp 

thế gian, hại chẳng bù nổi lợi. Bởi lẽ, được lợi một tí ti, tổn thất nói bất tận - 

tổn  thất  là  tương  lai  gánh  lấy  quả  báo;  có  đáng  hay  không?  Bởi  vậy  người 

hiểu  rõ,  người  có  trí  huệ  nhất  định  buông  bỏ,  “ưng  xả  hạ  liệt”:  Xả  (捨)  là 

buông xuống, quyết định chẳng làm những chuyện ấy. 

Bách  Trượng  và  Mã  Tổ  là  những  vị  khai  sáng  tùng  lâm  Trung  Quốc: 

 “Mã  Tổ  dựng  tùng  lâm,  Bách  Trượng  lập  thanh  quy”.   Điều  trọng  yếu  bậc 

nhất  trong  Thanh  Quy  là   “tùng  lâm  coi  vô  sự  là  hưng  thịnh”,   câu  nói  này 

của Ngài hợp với đạo. Xuất gia tu hành là tu cái gì? Tu tâm thanh tịnh. Thân 

tâm thanh tịnh, hoàn cảnh thanh tịnh, đó mới là hưng thịnh. Cũng có nghĩa là 

đạo  tràng  này  tương  lai  sẽ  có  bao  nhiêu  người  khai  ngộ,  bao  nhiêu  người 

vãng  sanh,  bao  nhiêu  người  chứng  quả,  đó  mới  là  hưng  thịnh,  chứ  chẳng 

phải do tín đồ đông đảo, hương đèn rộn rịp! 

Tín đồ càng đông,  nhang đèn càng  nhiều, nhưng chẳng có ai  vãng sanh 

hết, ai nấy đều vào tam đồ, có kể là hưng thịnh được hay chăng? Quý vị phải 

hiểu  điều  này.  Bởi  thế,  đạo  tràng  trọng  chất,  không  trọng  lượng,  điều  khẩn 

yếu là thật sự có người thành tựu. Hiện thời, đạo tràng nào có một, hai người 

thành tựu,  thì đạo tràng ấy  thật sự có công đức, thật sự  là phước điền chân 

thật cho tín đồ. Nếu đạo tràng nào trong tương lai chẳng có một ai vãng sanh 

thì không được rồi, quả báo tương lai sẽ như đức Phật đã nói trong kinh này. 

Lại coi tiếp kinh văn. 

Chánh kinh:  

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát nhi bạch Phật ngôn:  

 - Hy hữu Thế Tôn! Bỉ chư Bồ Tát xả ly thù thắng tinh tấn chi nghiệp, 

 nhi nãi phát khởi hạ liệt chi sự, đương tri thị nhân, thậm vi thiểu trí, giác 

 huệ vi thiển. 

爾時。彌勒菩薩。而白佛言。希有世尊。彼諸菩薩。捨離殊勝精進

之業。而乃發起下劣之事。當知是人。甚為少智。覺慧微淺。   

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bèn bạch Phật rằng:  

 - Đức Thế Tôn hy hữu! Các Bồ Tát ấy bỏ lìa nghiệp tinh tấn thù thắng, 

 bèn phát khởi những sự hèn kém, phải biết là người ấy rất là ít trí, giác huệ 

 ít cạn)  

Đây là Di Lặc Bồ Tát nghe đức Phật khai thị xong, lão nhân gia bèn nêu 

cảm tưởng. Ngài nói: Những Bồ Tát sơ nghiệp ngu si ấy, bỏ lỡ pháp môn tối 

thù thắng bậc nhất do chư Phật Như Lai truyền dạy, chẳng chịu tu học, lại đi 

làm những việc thế gian hèn kém, người như vậy đúng là thiếu trí huệ, đúng 

là  “giác huệ ít cạn” , kẻ ấy chưa từng giác ngộ. Đến đây là hết đoạn tám. 



---o0o--- 



9.  Chẳng  tu  các  hạnh,  chẳng  đoạn  phiền  não,  chẳng  tập  thiền  tụng, 

chẳng cầu đa văn, chẳng phải là người xuất gia  

 

 

 

Đoạn tiếp theo đây nói rõ: Chẳng tu các hạnh, chẳng đoạn phiền não, 

chẳng  tập  Thiền  tụng,  chẳng  cầu  đa  văn,  đức  Phật  nói  kẻ  ấy  chẳng  phải  là 

người xuất gia, chúng ta đọc kinh văn một lượt:  





Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 - Di Lặc! Ngã kim thật ngôn cáo nhữ. 

 

佛告彌勒菩薩言。彌勒。我今實言告汝。  

  

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc! Ta nay bảo thật cùng ông)  



Trong câu này, quan yếu nhất là hai chữ  “thật ngôn”,  đức Phật nói lời 

chân thật. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược hữu Bồ Tát. 

 

若有菩薩。   

  

 (Nếu có Bồ Tát).  



Đây đều là sơ nghiệp Bồ Tát, tức là người sơ phát tâm hiện tại chúng 

ta. Điều thứ nhất là:  





Chánh kinh:  

 

 Bất tu chư hạnh. 

  

不修諸行。   

  

 (Chẳng tu các hạnh)  



 “Hạnh”  (行) là  hành  vi. Ngôn  ngữ  là khẩu  nghiệp  hành  vi,  động  tác 

nơi thân thể là thân nghiệp hành vi, ý niệm trong tâm là ý nghiệp hành vi. Ba 

nghiệp thân, khẩu, ý đều có sai trái thì phải theo lời Phật răn dạy trong kinh 

để sửa đổi cho đúng, những lời dạy trong kinh điển là tiêu chuẩn để chúng ta 

tu hành. Điều thứ hai là:  



Chánh kinh:  

 

 Bất đoạn phiền não. 

  

不斷煩惱。   

  

 (Chẳng đoạn phiền não)  



Người chân chánh tu hành, nhất định phải đoạn phiền não. Phiền não 

phải mỗi năm một ít, mỗi tháng một giảm. Nếu như quý vị thật sự đạt được 

mỗi  tháng  phiền  não  ít đi,  cầm  chắc  quý  vị  được  vãng  sanh.  Trong  tâm  rất 

thanh tịnh, tâm sanh trí huệ, cùng Phật cảm ứng đạo giao. Điều thứ ba là:  



Chánh kinh:  

 

 Bất tập thiền tụng. 

  

不習禪誦。   

  

 (Chẳng tu tập thiền tụng)  



 “Thiền  tụng”   là  tu  hành,  đúng  theo  lời  dạy  tu  hành.  Hai  chữ   “thiền 

 tụng”  bao gồm các nghĩa này. Điều thứ tư là... 



Chánh kinh:  

 

 Bất cầu đa văn. 

 

不求多聞。   

  

 (Chẳng cầu đa văn)  



Trong giai đoạn hiện tại, chúng ta chỉ cần làm được ba điều kiện trên 

đây  là  được  rồi,  làm  sao  thực  hiện  được  điều  thứ  tư  này?  Điều  thứ  tư  là 

 “trùng  phức  đa  văn” ,  nay  chúng  ta  gọi  là  “thâm  nhập  một  môn”.  Một  bộ 

kinh Vô Lượng Thọ, mỗi ngày ta đọc mấy lượt, ngày ngày chẳng gián đoạn, 

hằng  năm  chẳng  gián  đoạn  chính  là  đa  văn,  đa  văn  ở  đây  chẳng  phải  là 

 “quảng  học  đa  văn” .  Quảng  học  đa  văn  là  chuyện  của  ai?  Là  chuyện  của 

Pháp Thân đại sĩ. Khi nào quý vị phá được một phẩm vô minh, chứng được 

Pháp Thân xong, lúc ấy sẽ quảng học đa văn. Đa văn của sơ nghiệp Bồ Tát 

là “trùng phức đa văn”. Chớ nên hiểu lầm ý nghĩa. Nếu như cả bốn điều này 

đều chẳng làm được thì… 



Chánh kinh:  

 

 Ngã thuyết thị nhân, phi xuất gia giả.   

  

我說是人。非出家者。   

  

 (Ta nói người ấy chẳng phải là xuất gia)  





Phật nói người ấy chẳng thật sự xuất gia, thân xuất gia tâm chẳng xuất 

gia, chẳng thể coi là người xuất gia được! Tại gia Bồ Tát làm được bốn điều 

trên, Phật cũng thừa nhận là người xuất gia, thân chẳng xuất gia, nhưng tâm 

xuất gia. Khẩn yếu là tâm xuất gia, chứ chẳng nệ thân xuất gia. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Nhược hữu cần tu trí đoạn hạnh giả, trí xuất sanh giả, trí 

 thành  tựu  giả,  bất  tác  thế  nghiệp,  doanh  chúng  vụ  giả,  ngã  thuyết  thị 

 nhân trụ Như Lai giáo. 

 

彌勒。若有勤修智斷行者。智出生者。智成就者。不作世業。營

眾務者。我說是人。住如來教。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Nếu  có  ai  tu  siêng  tu  trí  đoạn  hạnh,  trí  xuất  sanh,  trí 

 thành  tựu, chẳng làm việc đời, chăm lo các việc, ta nói người ấy trụ trong 

 giáo pháp của đức Như Lai)  



Mở  đầu  kinh  này,  đức  Phật  nói  tứ  chúng  đệ  tử  trong  thời  kỳ  Mạt 

Pháp, chẳng riêng gì chúng tại gia, mà kể cả chúng xuất gia, đều có mười hai 

căn  bệnh,  mười  hai  căn  bệnh  ấy  vốn  là  nội  dung  kinh  này.  Gốc  những  căn 

bệnh ấy đều phát sanh từ  nghiệp chướng sâu  nặng. Nghiệp chướng  gì  vậy? 

Nghiệp là tạo tác. Phạm vi tạo tác vô cùng rộng rãi, ngôn ngữ là tạo tác, thân 

thể nhất cử nhất động cũng là tạo tác, tất cả ý niệm trong tâm cũng là tạo tác. 

Bởi thế, đức Phật nói ba thứ tạo tác nơi thân, khẩu, ý bao gồm tất cả hết thảy 

tạo tác, nên gọi là ba nghiệp. Hết thảy tạo tác có thể phân chia đại lược thành 

thiện nghiệp, ác nghiệp và tịnh nghiệp. 



Thiện  nghiệp, ác nghiệp đều  là chướng cả! Chướng điều  gì? Chướng 

ngại  chúng  ta  minh  tâm  kiến  tánh,  chướng  ngại  chúng  ta  liễu  sanh  tử,  xuất 

tam giới, cho nên gọi là “chướng”! Chúng ta hãy chú tâm suy nghĩ: Chúng ta 

khởi tâm, động niệm, nói năng, tạo tác, chẳng phải là ngày ngày gây nghiệp 

chướng ư? Từ vô thỉ đến nay, nghiệp chướng rất nặng. Ngay trong  một đời 

này, có thể nói là từ lúc sanh ra đến nay, vẫn hằng ngày tạo nghiệp như cũ. 

Học Phật rồi, Phật dạy chúng ta lìa bỏ hết thảy thiện nghiệp và ác nghiệp, tu 

tịnh nghiệp. 



Chúng ta có thật sự tu tịnh  nghiệp  hay không? Ngàn  vạn phần chẳng 

được  nghĩ  mình  đang  tu  Tịnh  nghiệp;  tôi  mỗi  ngày  niệm  mấy  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ, niệm  mấy biến kinh Di Đà, niệm  mấy câu Phật hiệu là tu Tịnh 

nghiệp.  “Tịnh  nghiệp”   là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  quý  vị  chẳng  thanh  tịnh  thì 

niệm  Phật  cũng  là  tạo  nghiệp,  đọc  kinh  vẫn  là  tạo  nghiệp,  cổ  nhân  nói  là 

 “rách toạc cuống họng vẫn uổng công”.   Nghiệp quý  vị tạo  là thiện  hay ác 

nghiệp  vậy?  Rất  khó  nói.  Hãy  mở  kinh  ra  để  đối  chiếu  kỹ  càng,  sẽ  tự  biết 

nguyên nhân căn bản là nghiệp chướng sâu nặng. 



Tiêu trừ nghiệp chướng phải khởi đầu  từ  đâu?  Không  ít người chẳng 

tìm  thấy  lối  ra.  Trong  kinh  này,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Thứ  nhất  là  chẳng 

cầu  lỗi  người,  hai  là chẳng  nêu tội  người khác. Tiêu  nghiệp bắt đầu từ đấy, 

học  Phật  thật  sự bắt  đầu  từ đấy.  Câu  thứ  nhất  có  nghĩa  là:  Chẳng  cần  phải 

tìm lỗi người khác, chẳng thấy lỗi người khác. Câu thứ hai nghĩa là: Chẳng 

cần phải kể tội người khác. Chúng ta nghĩ coi có đúng hay chăng? Vô cùng 

chánh  xác!  Nghiệp  chướng  chẳng  thể  tiêu  được  là  vì  khẩu  nghiệp.  Ngày 

ngày  trong  tâm  chuyên  thấy  lỗi  người  khác,  miệng  ngày  ngày  kể  tội  người 

khác thì  quý  vị đang tu cái  hạnh  gì  vậy? Bởi thế,  niệm Phật, tụng kinh đều 

chẳng phải là Tịnh nghiệp. 



Kinh Vô Lượng Thọ dạy chúng ta ba đại cương lãnh tu hành, đặt khẩu 

nghiệp  lên đầu   “khéo giữ khẩu nghiệp, chẳng gièm lỗi người” , chẳng khác 

gì kinh này. Chúng ta muốn thật sự tu hành, thật sự muốn trong một đời này 

vãng sanh, bất thoái thành Phật thì phải bắt đầu từ đây, phải nhớ kỹ lời đức 

Phật giáo huấn trong kinh này, câu nào cũng trọng yếu phi thường. Thế Tôn 

đem hai câu ấy đặt lên đầu, cho thấy chúng rất trọng yếu. Còn thấy lỗi người 

khác,  còn  kể  tội  người  khác,  thì  đức  Thế  Tôn  nói  là  quý  vị  tội  nghiệp  rất 

nặng,  nghiệp  chướng  rất  nặng  đấy  nhé!  Lỗi  chẳng  sửa,  bệnh  cũ  cứ  phạm 

luôn, sao lại như vậy cơ chứ? 



Chúng  ta  coi  trong  toàn  bản  kinh,  đức  Phật  nói  đến  lỗi  lầm  của  các 

việc rất việc. Trong đoạn kinh này, đức Phật lại nhắc lại, mới thấy điều này 

rất  khẩn  yếu,  chẳng  thể  không  biết!  Phật  bảo  Di  Lặc  Bồ  Tát:   “Nếu  có  ai 

 siêng  tu  trí  đoạn  hạnh,  trí  xuất  sanh,  trí  thành  tựu…”   ba  câu  này  luận  về 

thành tích tu hành, về ba thứ thành tựu. 



Thứ nhất  là Trí Đoạn, Đoạn  là  đoạn phiền não, đây  là công  phu cạn, 

được tính chung  là có thành tựu. Quý  vị phải  hiểu  trí  xuất phát từ đâu? Trí 

sanh  từ  tâm  thanh  tịnh;  tâm  quý  vị  chẳng  thanh  tịnh,  làm  sao  có  trí  huệ 

được? Tâm chẳng thanh tịnh lại bảo có trí huệ thì kinh gọi cái trí đó là Thế 

Trí Biện Thông, chứ chẳng phải là chân trí huệ đâu nhé! Bởi lẽ, trí huệ, biện 

tài ấy từ phiền não mà có, phiền não ấy do phân biệt, chấp trước sanh khởi. 

Trí  huệ  chân  chánh  là  lìa  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  trí  huệ  sanh 

khởi  từ  đấy  mới  là  chân  trí  huệ.  Chân  trí  huệ  đoạn  được  phiền  não:   “Trí 

 đoạn  hạnh”.   Trong  nhà  Thiền,  công  phu  như  thế  gọi  là  công  phu   “quán 

 chiếu”  đắc lực. Trong pháp môn Niệm Phật, công phu này gọi là  “công phu 

 thành  phiến”,   tức  là  công  phu  Niệm  Phật  của  chúng  ta  bắt  đầu  đắc  lực. 

Trong  những  pháp  môn  khác,  đạt  đến  giai  đoạn  này  chưa  thể  tính  là  thành 

tựu. Vì sao? Chưa  ra khỏi tam  giới. Trong các công phu khác, phải  thật sự 

đoạn phiền não, còn công phu này là “phục đoạn” (dẹp yên), chứ chưa phải 

là “đoạn diệt” (dứt sạch). 



Công  phu  phục  đoạn  phiền  não  nông  cạn,  ví  như  những  cõi  trời  Sắc 

Giới, Vô Sắc Giới thuộc lục đạo mà đức Phật nhắc đến trong kinh đều thuộc 

giai  đoạn  này,  họ  khuất  phục  được  phiền  não,  nhưng  chưa  thể  ra  khỏi  tam 

giới nổi. Còn trong pháp môn Niệm Phật, có được công phu như thế sẽ quyết 

định  vãng  sanh,  Tịnh  tông  gọi  là  “dị  hành  đạo”  bởi  dễ  dàng  đạt  được  điều 

này.  Trong các pháp  môn khác,  với công  phu đó, chẳng thể thoát khỏi tam 

giới; còn pháp môn Niệm Phật với công phu ấy có thể đới nghiệp vãng sanh, 

quyết định được sanh vào Phàm Thánh Đồng Cư Độ. 



Công phu cao hơn một tầng nữa là  “trí xuất sanh” . Trí là trí huệ Bát 

Nhã, trí huệ đã xuất sanh, đã tỏ lộ ra, đó là  “chiếu trụ”.  Phần trên là  “quán 

 chiếu”,   phần  này  là   “chiếu  trụ”;   trong  Tịnh  tông  gọi  là  Sự  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn, đó là tam-muội hiện tiền. Pháp môn Niệm Phật được gọi là Niệm Phật 

tam muội! 



 “Trí thành tựu”  là  “chiếu kiến”,  tức là công phu ở giai đoạn cao hơn 

nữa, còn gọi là Lý Nhất Tâm Bất Loạn.  “Trí xuất sanh”  đoạn được Kiến Tư 

phiền  não,  chứ  chẳng  phải  là  chế  phục.  Do  đó  biết  rằng,  theo  hết  thảy  các 

kinh dạy, địa vị của người chứng trí này là A La Hán.  “Trí thành tựu”  thuộc 

vào địa vị Sơ Trụ Bồ Tát trong Viên Giáo và Sơ Địa Bồ Tát trong Biệt Giáo. 



Đó  là ba thứ thành  tựu trong tu  học sâu cạn khác  nhau,  nói chung  là 

đều  có  công  phu.  Những  người  tu  hành  như thế  tất  nhiên   “chẳng  làm  việc 

 đời, chẳng lo liệu các việc” , bọn họ chẳng làm những chuyện ấy, dù có làm 

cũng chỉ là thị hiện, nhằm lợi ích chúng sanh, chứ chẳng phải tự họ ưa thích 

làm;  còn  phàm  phu  thì  thích  làm  những  chuyện  đó!  Kinh  doanh  những  sự 

nghiệp  thế  gian.  Những   “sự  nghiệp  thế  gian”   vừa  nói  đó,  tức  là  những  gì 

chẳng thể liễu sanh tử, xuất tam giới đều gọi là làm sự nghiệp thế gian.  “Ta 

 nói  người  đó  trụ  trong  giáo  pháp  của  đức  Như  Lai” :  Trụ  trong  giáo  pháp 

của đức Như Lai là an trụ nơi lời đức Như Lai dạy răn, tức là như phẩm Phổ 

Hiền Hạnh Nguyện gọi là  “như giáo tu hành”.  Phật dạy như thế nào, chúng 

ta cứ làm như thế đó. Bồ Tát như giáo tu hành được chư Phật hộ niệm, khen 

ngợi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược hữu Bồ Tát nhạo tác thế nghiệp, doanh ư chúng vụ. 

 

若有菩薩。樂作世業。營於眾務。   

  

 (Nếu có Bồ Tát ưa làm việc đời, kinh doanh các việc)  



 “Nhạo”  (樂) là ưa thích, ưa thích làm sự nghiệp thế gian, kinh doanh 

rất  nhiều sự vụ.  “Chúng”   (眾)  là đông  nhiều,  “vụ”  (務) là sự vụ.  Họ thích 

thú làm những chuyện ấy, tuy những điều ấy đều bị Như Lai ngăn cấm. 



Chánh kinh:  

 

 Vi sở bất ưng. 

  

為所不應。  

  

 (Làm điều chẳng nên làm)  



Phật dạy những gì là điều chẳng nên làm? Trong phần trường hàng ở 

trên có nói hai mươi lầm lỗi, tiếp đó, đức Phật lại nói hai mươi bài kệ tụng 

để  trùng  tụng  những  việc  ấy.  Những  gì  chẳng  nên  làm  họ  vẫn  cứ  thích  thú 

làm. 



Chánh kinh:  

 

 Ngã thuyết thị nhân trụ ư sanh tử. 

  

我說是人。住於生死。   

  

 (Ta nói người ấy trụ trong sanh tử)  



 “Trụ trong sanh tử”  là vẫn luân hồi trong lục đạo y như cũ, chẳng thể 

vượt khỏi tam giới. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố Bồ Tát bất ưng thân cận. 

  

是故菩薩。不應親近。   

  

 (Vì thế Bồ Tát chẳng nên thân cận)  



Bồ Tát ở đây là sơ nghiệp Bồ Tát. Sơ phát tâm Bồ Tát chẳng nên thân 

cận những kẻ ấy, bắt chước những kẻ ấy. Nói cách khác, đừng học theo họ! 

Trong  đoạn  tiếp  theo,  đức  Phật  lại  nói  càng  minh  bạch,  càng  rõ  ràng  hơn, 

chúng ta nghe nhưng vẫn chẳng hiểu thì chẳng còn cách gì nữa! 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Nhược hữu Bồ Tát đa doanh chúng vụ. 

 

彌勒。若有菩薩。多營眾務。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu có Bồ Tát lo làm nhiều việc)  





Đó đều là sơ nghiệp Bồ Tát, ưa thích làm nhiều sự vụ thế tục. Những 

gì là sự vụ thế tục? Ở đây đức Phật nêu ra một thí dụ, quý vị hãy suy nghĩ kỹ 

thí dụ ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Tạo thất bảo tháp. 

  

造七寶塔。   

  

 (Dựng tháp bảy báu)  



Quý vị nói xem: Phật sự  “tạo tháp bảy báu”  mà vẫn là sự thế gian ư? 

Tạo bao nhiêu tháp bảy báu vậy? 





Chánh kinh:  

 

 Biến mãn tam thiên đại thiên thế giới.   

  

遍滿三千大千世界。   

  

 (Trọn khắp tam thiên đại thiên thế giới)   



Tạo rất nhiều đó nghe! Ngạn ngữ thường nói:  “Cứu nhất nhân mạng, 

 thắng  tạo  thất cấp  phù-đồ” :  Cứu  được  một  mạng  người,  công  đức  còn  thù 

thắng  hơn  dựng  một  tòa  tháp  báu  [bảy  tầng].  Ở  đây,  những  nơi  được  dựng 

tháp bảy báu là khắp cả tam thiên đại thiên thế giới, họ tạo rất nhiều, vậy mà 

Phật nói:  





Chánh kinh:  

 

 Như thị Bồ Tát bất năng linh ngã nhi sanh hoan hỷ, diệc phi cúng 

 dường, cung kính ư ngã. 

如是菩薩。不能令我。而生歡喜。亦非供養。恭敬於我。 

(Bồ  Tát  như thế  chẳng  thể  làm  cho  ta  sanh  hoan  hỷ,  cũng  chẳng  cúng 

dường, cung kính ta)  



Chính  miệng đức Phật  nói:  Làm  những  việc như thế, đức Phật chẳng 

hoan hỷ, Phật cũng chẳng chấp nhận đó là cung kính, cúng dường Ngài đâu 

à! Do đây, chúng tôi liên tưởng đến chuyện tổ sư Đạt Ma sang Trung Quốc, 

gặp Lương Võ Đế. Lương Võ Đế khoe khoang công đức, bảo tổ sư Đạt Ma: 

 “Trẫm làm rất nhiều việc cho Phật giáo, cất bốn trăm tám mươi tự viện, độ 

 tăng mấy mươi vạn người, công đức của trẫm lớn hay không?”  Câu nói này 

nói như bây giờ là  “đáng nên kiêu ngạo”.  Giờ đây ta mới hiểu câu đáp của 

tổ sư Đạt Ma chẳng khác gì lời đức Phật nói:  “Trọn không công đức gì!”  Vì 

sao  không  có  công  đức?  Chúng  ta  đọc  qua  kinh  văn  bèn  hiểu  ngay,  đó  là 

những sự vụ thế gian, chẳng thể liễu sanh tử, xuất tam giới; xét ra, chỉ là một 

chút phước báo hữu lậu. 



Chúng  ta  lại  suy  nghĩ,  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  vua  Thế  Nhiêu 

Vương  thật  là  cao  minh.  Thế  Nhiêu  Vương  là  tiền  thân  của  Phật  A  Di  Đà, 

Ngài  cao  minh  hơn  Lương  Võ  Đế  rất  nhiều.  Ngài  nghe  Phật  giảng  kinh, 

thuyết pháp, giác ngộ minh bạch xong, bèn bỏ ngôi vua, xuất gia tu đạo liền! 

Tâm nguyện của Ngài chẳng thể nghĩ bàn, từ bi chẳng thể nghĩ bàn, sau khi 

tu thành chứng quả, kiến tạo Tây Phương Cực Lạc thế giới. 



Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  một  hoàn  cảnh  tu  học  tối  hảo,  đem 

hoàn  cảnh  ấy  ban  cho  hết  thảy  chúng  sanh  có  ý  nguyện  thành  Phật  trong 

cùng tột pháp giới, tận hư không, đều hoan nghênh họ đến nơi ấy để tu học. 

Bốn trăm tám  mươi  ngôi chùa của  Lương  Võ Đế làm sao sánh bằng được? 

Độ tăng mấy mươi vạn người chẳng thể sánh bằng A Di Đà Phật, quý vị nói 

xem A Di Đà Phật độ bao nhiêu chúng sanh? Chư Phật Như Lai cùng nhau 

tính  toán  cũng  chẳng  thể  biết  rõ  số!  Một  đằng  là  ưa  thích  sự  vụ  thế  gian, 

khoe khoang công đức của chính  mình, thật ra chẳng có công  đức  gì! Điều 

này  rất  đáng  cho  chúng  ta  phản  tỉnh  sâu  xa,  đó  là  chẳng  cung  kính,  cúng 

dường Như Lai đâu à! Mà là tạo nghiệp, tạo nghiệp sanh tử đấy nhé! 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Nhược  hữu  Bồ  Tát  ư  Ba-la-mật  tương  ứng  chi  pháp,  nãi 

 chí thọ trì nhất tứ cú kệ, độc tụng, tu hành, vị nhân diễn thuyết, thị nhân 

 nãi vi cúng dường ư ngã. 

  

彌勒。若有菩薩。於波羅蜜。相應之法。乃至受持。一四句偈。

讀誦修行。為人演說。是人乃為。供養於我。   

  

 (Này Di Lặc!  Nếu có Bồ Tát đối với pháp tương ứng Ba-la-mật, cho 

 đến  thọ  trì  một  bài  kệ  bốn  câu,  đọc  tụng,  tu  hành,  vì  người  khác  diễn  nói, 

 người ấy chính là cúng dường ta)  





Lời thuyết pháp  này chúng  ta đọc thấy  rất  nhiều  trong kinh điển Đại 

Thừa. Kinh được người Trung Quốc thích đọc tụng nhất không gì hơn kinh 

Kim  Cang,  chẳng  những  người  học  Phật  nhất  định  phải  đọc,  người  không 

học Phật, người đọc sách trong thế gian cũng thích đọc kinh Kim Cang. Câu 

nói trên đây được nhắc đi nhắc lại trong kinh Kim Cang mấy mươi lần, nhắc 

đi nhắc lại nhiều lần như thế, cho thấy câu nói ấy khẩn yếu vô cùng. Phật sợ 

một hai lần quý vị không nhớ, bèn nhắc đi nhắc lại để tạo ấn tượng khắc sâu 

cho quý vị: Điều này rất khẩn yếu đấy nhé! Tiền đề là  “pháp tương ứng với 

 Ba-la-mật”.   



Đức Thế Tôn  giảng kinh  Bát Nhã  hai  mươi  hai  năm,  giảng  những  gì 

vậy? Có thể tóm gọn trong một câu hay chăng? Chẳng cần chúng ta phải nói, 

đức Phật tự nói rồi, trong Bát Nhã Tâm Kinh, câu cuối cùng là  “vô trí diệc 

 vô đắc”.  Hai mươi hai năm Bát Nhã là  “vô trí diệc vô đắc”. “Vô trí”  là nói 

Năng Không, Vô Đắc là Sở Không, Năng lẫn Sở đều không. Kinh Kim Cang 

giảng rất thấu triệt:  “Quá khứ tâm bất khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị 

 lai tâm bất khả đắc” , đó là Vô Trí. Tác dụng của tâm là Trí, vạn pháp đều là 

không,  do  nhân  duyên  sanh,  thể  của  chúng  đều  là  không,  trọn  chẳng  thể 

được, ấy là  “vô sở đắc”  – Năng lẫn Sở đều không. Năng lẫn Sở đều không, 

tâm quý vị sạch không, mới thật sự đạt đến mảy trần chẳng nhiễm đấy! Thế 

mới là thật sự chẳng có sự gì cả! 



Kinh Kim Cang dạy phá bốn tướng, phá bốn kiến, nếu khế nhập Năng 

lẫn  Sở  đều  là  không  thì  mới  là  cảnh  giới  viên  mãn  rốt  ráo.  Khởi  tâm  động 

niệm  mà  vẫn  có  ta  -  người  thì  quý  vị  chưa  Không;  chưa  Không  thì  chẳng 

tương  ứng  pháp  Ba-la-mật.  Bởi  thế,  mọi  người  hay  hoài  nghi:  Thọ  trì  một 

bài  kệ  bốn  câu  sao  công  đức  lại  vượt  hẳn  người  bố  thí  bảy  báu  khắp  tam 

thiên đại thiên thế giới? 



Đừng nghĩ là Phật nói chỉ thọ trì một bài kệ bốn câu, ngay trước đó đã 

có  một  đại  tiền  đề:  Ắt  phải  thấy  rõ  ràng  chân  tướng  sự  thật,  thông  đạt  rõ 

ràng, khế nhập cảnh giới  “Năng - Sở đều không”,  khi đó thọ trì  một bài kệ 

bốn  câu  thì  công  đức  sẽ  vô  lượng  vô  biên  bởi  người  ấy  xứng  tánh.  “Đọc 

 tụng, tu hành, vì người khác diễn nói” : Đọc tụng, tu hành là tự lợi,  “vì người 

 khác diễn nói”   là  lợi tha, chính  là  Bồ Tát đạo, tự  hành  hóa  tha đấy! Người 

làm  như  thế  chính  là  chân  chánh  cúng  dường  Phật,  chân  chánh  lễ  tán  Phật 

nên Phật tiếp nhận. 



Dưới đây, đức Phật giảng cho chúng ta nguyên nhân vì sao? 



Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? Chư Phật Bồ Đề tùng đa văn sanh, bất tùng chúng vụ nhi 

 đắc sanh dã.   

  

何以故。諸佛菩提。從多聞生。不從眾務。而得生也。   

  

 (Vì sao vậy? Bồ Đề của chư Phật từ đa văn sanh, chẳng sanh từ các 

 việc vậy). 



Câu nói này rất minh bạch, rất rõ ràng.  “Đa văn”: Quý vị phải nhớ kỹ 

là thọ trì một bài kệ bốn câu. Do đây, biết rằng: Đa văn ở đây chẳng phải là 

“quảng học đa văn”, một bài kệ bốn câu [thọ trì] chẳng dứt là “trùng phức đa 

văn”. Chúng ta phải hiểu rõ điều này, Ngài nói là thọ trì một bài kệ bốn câu. 

Chúng ta suốt ngày niệm một câu  “nam mô A Di Đà Phật”,  một ngày niệm 

mấy ngàn lần, mấy vạn lần, đều gọi là  “đa văn”  cả! Vì sao phải niệm nhiều 

lượt  như thế?  Nói  trắng  ra  là  vì  chưa  hiểu  gì  cả,  một  ngày  niệm  mấy  ngàn 

biến, mấy vạn biến, nhưng một câu A Di Đà Phật vẫn chưa thể hiểu nổi! 



 “Đọc tụng”: Đọc xong, có tu hành hay không? Không tu hành chi cả! 

Vì thế, đó là tu nơi cửa miệng. Trừ cái miệng ra, tâm chẳng tương ứng, trong 

tâm vẫn là thị phi nhân ngã, thân cũng chẳng tương ứng. Làm thế nào niệm 

một câu Phật hiệu được tương ứng? Tâm có giống với tâm A Di Đà Phật hay 

không? Nguyện có giống với nguyện của A Di Đà Phật hay không? Hết thảy 

tạo tác của quý vị có giống với tạo tác của A Di Đà Phật hay không? Thân, 

ngữ, ý nếu tương ứng với A Di Đà Phật, quý vị thành công rồi, quý vị là hóa 

thân của A Di Đà Phật rồi đấy! 



A Di Đà Phật giữ lấy tấm lòng gì? Phát những nguyện gì? Quý vị cứ 

đọc trong kinh Vô Lượng Thọ, đọc rồi nếu hiểu rõ, phải hiểu nghĩa nhé, nếu 

hiểu rồi bèn làm theo, làm theo một trăm phần trăm thì quý vị chính là A Di 

Đà  Phật.  A  Di  Đà  Phật  chẳng  là  một  người  đâu  nhé!  Vô  lượng  vô  biên  cơ 

đấy! Những ai vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc thế giới đều là A Di Đà 

Phật cả. Không phải  là  A Di Đà Phật thì  làm sao sanh  về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới được? Thân, ngữ, ý ba nghiệp giống như A Di Đà Phật thì mới 

đúng, mới nên. Bởi thế, phải từ đa văn, chứ không từ các việc! Các việc đó, 

chẳng  hạn  như dựng  tháp bảy báu khắp tam  thiên  đại thiên thế  giới,  vẫn  là 

luân  hồi  lục đạo,  vẫn chẳng thể  liễu sanh tử y  như cũ. Ở đây, đức Phật  nói 

rất rõ ràng, rất minh bạch vậy. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Nhược hữu Bồ Tát cần doanh chúng vụ. 

  

彌勒。若有菩薩。勤營眾務。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu có Bồ Tát siêng làm các việc)  



 “Cần”  (勤) là rất  mạnh  mẽ siêng  năng,  “doanh”  (營) là kinh doanh, 

rất  siêng  năng  kinh  doanh  những  sự  vụ  thế  gian;  dựng  đạo  tràng,  tạo  tháp 

bảy báu đều là những việc đời. 



Chánh kinh:  

 

 Linh  bỉ  độc  tụng,  tu  hành,  diễn  thuyết,  chư  Bồ  Tát  đẳng  doanh  ư 

 chúng vụ. 

  

令彼讀誦。修行。演說。諸菩薩等。營於眾務。   

  

 (Khiến cho các hàng Bồ Tát đọc tụng, tu hành, diễn thuyết kia lo liệu 

 các việc)  



Có  một  hạng  Bồ  Tát  ưa  thích  làm  những  việc  như  thế,  họ  có  phước 

báo, có oai đức; lại có những Bồ Tát trở thành học trò, đồ tử, đồ tôn của họ 

hoặc  là  y  chỉ  nơi  họ.  Những  tiểu  Bồ  Tát  đọc  tụng,  tu  hành,  diễn  thuyết  đó 

cũng bị họ dạy kinh doanh các việc. 



Chánh kinh:  

 

 Đương tri thị nhân, tăng trưởng nghiệp chướng, vô chư phước lợi. 

 

當知是人。增長業障。無諸福利。   

  

 (Nên biết kẻ ấy tăng trưởng nghiệp chướng, không có các phước lợi)  



Hạng  Bồ  Tát ấy có oai đức, thích thú kinh doanh các sự  vụ thế  gian, 

thậm chí những ai đọc tụng, diễn thuyết, y chỉ họ, đều đồng loạt theo họ kinh 

doanh  sự  vụ  hết.  Những  người  ấy  chỉ  toàn  là  tăng  trưởng  nghiệp  chướng. 

 “Vô  chư  phước  lợi”:  Ý  nghĩa  trọng  yếu  của  lời  Phật  nói  là  đây.  Phước  lợi 

như đức Phật nói chính là phước lợi xuất thế pháp, bọn họ chẳng có. Nếu là 

phước lợi thế gian, họ có được một chút. Đại phước báo, đại lợi ích xuất thế 

gian họ chẳng có được chút nào! 





Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? Như thị sở thuyết tam chủng phước nghiệp. 

  

何以故。如是所說。三種福業。   

  

 (Vì sao vậy? Ba thứ phước nghiệp đã nói như thế)   



 “Ba thứ phước nghiệp”  là đọc tụng, tu hành, diễn thuyết. 



Chánh kinh:  

 

 Nhất thiết giai tùng trí huệ nhi sanh. 

 

一切皆從。智慧而生。   

  

 (Hết thảy đều sanh từ trí huệ)  



Nói cách khác, chẳng sanh từ lo liệu các việc thật nhiều. Việc này xét 

về lý rất sâu, cảnh giới rất vi tế, phải rất chú tâm, rất ngưng lặng để quán sát 

thì  quý  vị  mới  hiểu  được  lòng  từ bi  của  Phật,  hiểu  được  lời  Phật  chân  thật 

dạy răn. Người thô tâm hời hợt sẽ chẳng thể nhận ra, dù có thấy cũng chẳng 

chấp nhận. Trong xã hội hiện thời, trong mắt người đời coi trọng những gì? 

Sự nghiệp từ thiện, cứu tế, phước lợi cao hơn hết thảy, là điều cả nhân gian 

khen  ngợi, cung kính, còn  nếu quý  vị đọc  tụng, tu  hành, diễn  nói, không ai 

màng  đến,  ai  thèm  coi  trọng,  cho  rằng  quý  vị  là  kẻ  chỉ  lo  tự giải  thoát  cho 

mình. Vì đâu lại hiểu sai như thế? Lý này rất sâu, sự này rất vi tế, chẳng phải 

là phàm phu  mắt thịt có thể thấy được;  người thật sự có trí  huệ thấy rất rõ, 

rất minh bạch. Người thiếu trí huệ chẳng thể nhìn ra nổi! 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố Di Lặc! 

  

是故彌勒。   

  

 (Bởi thế này Di Lặc)  



Tiếp đó, Phật gọi đức Di Lặc để đánh thức chúng ta. 



Chánh kinh:  

 

 Doanh sự Bồ Tát. 

  

營事菩薩。   

  

 (Bồ Tát lo liệu sự việc)    



Những Bồ Tát kinh doanh các sự vụ đó. 



Chánh kinh:  

 

 Ư bỉ độc tụng, tu hành, diễn thuyết chư Bồ Tát sở, bất ưng chướng 

 ngại, vi tác lưu nạn. 

  

於彼讀誦。修行。演說。諸菩薩所。不應障礙。為作留難。   

  

 (Đối  với  các  Bồ  Tát  đọc  tụng,  tu  hành,  diễn  nói,  chẳng  nên  chướng 

 ngại, gây khó khăn)  



Sự vụ nhiều đến mấy, bận đến mấy, cũng chẳng được kéo người khác 

vào giúp tay, cũng chẳng được làm lỡ làng chuyện tu hành của người ta, đấy 

mới  là  đúng,  chẳng  được  gây  chướng  ngại,  làm  khó  dễ  người  ta.  So  lường 

công đức [giữa đôi bên] thì chuyện người ta làm  mới là điều đáng nên làm, 

mới là tu đạo vậy! 



Chánh kinh:  

 

 Độc tụng, tu hành, diễn thuyết Bồ Tát ư tu Thiền Định chư Bồ Tát 

 sở, bất ưng chướng ngại, vi tác lưu nạn.   

 

讀誦。修行。演說菩薩。於修禪定。諸菩薩所。不應障礙。為作

留難。   

  

 (Đối  với  các  Bồ  Tát  tu  Thiền  Định,  hàng  Bồ  Tát  đọc  tụng,  tu  hành, 

 diễn thuyết chẳng nên gây chướng ngại, làm khó)  



Đến đây quý vị thấy rõ: So ra, Bồ Tát tu Thiền Định cao hơn Bồ Tát 

đọc tụng, tu hành, diễn thuyết nói ở phần trước một bậc. Đọc tụng, tu hành, 

diễn thuyết là sơ học Bồ Tát, ở đây nói đến những Bồ Tát y giáo tu hành, tức 

hàng  Bồ Tát tu  Thiền Định.  Những  Bồ  Tát tu Thiền Định  là  những  Bồ  Tát 

công  phu  đã  thành  tựu,  quý  vị  tham  Thiền  chưa  đắc  Định,  còn  họ  đã  đắc 

Định; so với quý vị chỉ là người tham Thiền thì người đắc Định tất nhiên cao 

hơn! Cùng một đạo lý ấy, quý vị đắc Định nhưng chưa khai trí huệ thì người 

đã khai trí huệ nhất định phải cao hơn người chỉ đắc Định. 



Nếu dùng lời Thiên Thai đại sư để diễn tả thì cảnh giới của hai hạng 

người  này  sẽ  tách  bạch,  rõ  rệt  vô  cùng.  Thiên  Thai  đại  sư  nói   “nói  được 

 nhưng chưa làm được” . Bồ Tát đọc tụng, tu hành, diễn thuyết thuộc về giai 

đoạn  “nói được nhưng chưa làm được”,  họ tu hành, nhưng tu hành chưa có 

thành tích, niệm Phật chưa đắc nhất tâm, tu Thiền chưa đắc Định. Họ thật sự 

tu tập, chẳng phải là không tu, hằng ngày tu tập, nhưng chưa có thành tích; 

họ thật sự tu tập, chẳng sai lầm, nhưng công phu còn chưa đạt; còn người tu 

Thiền  Định  công  phu  đã  thành  tựu.  Vậy  thì  kẻ  sơ  học  đối  với  người  tu  già 

dặn,  tu  Thiền  Định  là  tu  già  dặn,  chẳng  nên  gây  chướng  ngại,  gây  khó  dễ. 

Chẳng những không được gây chướng ngại, làm khó, mà còn phải hộ trì họ. 

Thành  tựu  của  họ  chính  là  phước  đức  của  ta  đấy!  Nếu  chính  mình  dũng 

mãnh, tinh tấn, phước đức ấy sẽ chuyển thành công đức, chúng ta phải hiểu 

điều này. Nếu quý vị gây chướng ngại, gây khó dễ, quý vị đã tạo tội nghiệp 

giống như trong phần mở đầu kinh này đã nói, sẽ phải bị đọa vào địa ngục A 

Tỳ đó nghe! 



Chúng  ta  xem  trong  phần  sau,  đức  Phật  càng  nói  càng  rõ  ràng,  càng 

nói càng minh bạch. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Nhược nhất Diêm Phù Đề doanh sự Bồ Tát. 

  

彌勒。若一閻浮提。營事菩薩。   

  

 (Này Di Lặc! Nếu một Diêm Phù Đề Bồ Tát lo liệu các việc)  





Chúng tôi không  nói  nhiều, cứ coi Diêm  Phù Đề  như là  một quả địa 

cầu của chúng ta vậy. Những Bồ Tát kinh doanh sự vụ trên toàn bộ quả địa 

cầu này…  



Chánh kinh:  

 

 Ư  nhất  độc  tụng,  tu  hành,  diễn  thuyết  Bồ  Tát  chi  sở,  ưng  đương 

 thân cận, cúng dường, thừa sự.   

  

於一讀誦。修行。演說菩薩之所。應當親近。供養承事。   

  

 (Ở nơi một  Bồ Tát đọc tụng, tu hành diễn thuyết, phải  nên thân cận, 

 cúng dường, thừa sự)  



Đức  Phật  dạy  chúng  ta  điều  này,  chúng  ta  có  làm  được  như  thế  hay 

không?  Có  khởi  ý  niệm  như  thế  hay  không?  Có  phát  được  tâm  ấy  hay 

không? Vì sao ta chẳng sanh khởi được ý niệm ấy? Vì sao chẳng phát tâm? 

Hãy suy nghĩ kỹ đi, rồi coi tiếp đoạn thứ hai. 



Chánh kinh:  



 Nhược  nhất  Diêm  Phù  Đề  độc  tụng,  tu  hành,  diễn  thuyết  chư  Bồ 

 Tát  đẳng,  ư  nhất  cần  tu  thiền  định  Bồ  Tát,  diệc  đương  thân  cận,  cúng 

 dường, thừa sự. 

  

若一閻浮提讀誦。修行。演說諸菩薩等。於一勤修禪定菩薩。亦

當親近。供養承事。   

  

 (Như các Bồ Tát đọc  tụng, tu hành, diễn thuyết trong một Diêm  Phù 

 Đề , đối với một Bồ Tát tu thiền định, cũng phải nên thân cận, cúng dường, 

 thừa sự)  



So với chính mình, hạng này lại cao hơn. Bồ Tát tu Thiền Định nói ở 

đây nên hiểu theo nghĩa rộng, đừng hiểu theo nghĩa hẹp. Nghĩa hẹp là quý vị 

hiểu tu Thiền Định là tham Thiền, cách nhìn như thế có phạm vi quá hẹp. Ở 

đây là nghĩa rộng, trong Phật pháp, bất luận tu học theo tông phái hay theo 

một pháp môn nào, thường nói là “tám vạn bốn ngàn pháp môn”. Vô lượng 

pháp môn, phương pháp, cách thức khác nhau, nhưng nguyên lý, nguyên tắc 

tu hành luôn giống nhau. Tu những gì? Đều là tu Giới, Định, Huệ. 



Thế  nào  là  Giới?  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  là  Giới,  Giới  là 

phương pháp, cách thức. Bởi thế, nghe nói đến Giới, đừng có hiểu đại khái 

là  Ngũ  Giới,  Thập  Giới,  250  giới  tỳ-kheo.  Hiểu  vậy  là  hỏng  rồi,  quý  vị 

chẳng hiểu ý nghĩa của lời đức Như Lai nói. Tam Học Giới - Định - Huệ là 

phương pháp, cách thức; mấu chốt là Định. Nhân Giới đắc Định, nhân Định 

khai Huệ. Bởi thế, chữ Định trong đoạn kinh này là Định trong Giới - Định - 

Huệ. 



Vì sao biết vậy? Do trong đoạn tiếp theo đây  nhắc đến Huệ. Do đây, 

ta biết rằng, phần trên kinh nói tới các Bồ Tát đọc tụng, tu hành, diễn thuyết 

là nói đến trì Giới; quý vị dùng Tam Học Giới - Định - Huệ để luận thì đây 

là Giới. Siêng tu Thiền Định là Định, phần tiếp theo nói  “nếu với các Bồ Tát 

 siêng tu trí huệ”,  đó là Huệ. Tam Học Giới - Định - Huệ rõ rệt vô cùng. Thế 

nhưng Định cũng có thể hiểu là công phu tu hành đắc lực, đó là Thiền Định 

đấy! 



Người  niệm Phật chúng ta tâm đạt được thanh tịnh, đắc  nhất tâm bất 

loạn thì chính là Bồ Tát tu Thiền Định. Nếu nghiêm túc tu hành nhưng vẫn 

chưa đắc Định thì trong Tam  Học Giới - Định  - Huệ, quý  vị  vẫn còn thuộc 

vào chữ thứ nhất (tức Giới). Quý vị nghiêm túc tu học chưa đắc Định, thấy 

Bồ Tát thật sự đắc Định, tâm được thanh tịnh. Dẫu cho người y giáo tu hành 

đầy cả một Diêm Phù Đề, hễ gặp được một người chân chánh tu hành, thành 

tựu tâm thanh tịnh thì phải nên thân cận, cúng dường, thừa sự. 



Chánh kinh:  

 

 Như thị thiện nghiệp, Như Lai tùy hỷ, Như Lai duyệt khả. 

  

如是善業。如來隨喜。如來悅可。   

  

 (Thiện nghiệp như thế, Như Lai tùy hỷ, Như Lai vui mừng chấp thuận)  





Đó  là thiện  nghiệp đấy!  Thiện  gì  vậy? Đấy  mới  là chân  thiện  nghiệp 

mà đức Phật vui thích. Tiếp theo là:  



Chánh kinh:  

 

 

 Nhược ư cần tu trí huệ Bồ Tát. 

 

若於勤修智慧菩薩。   

  

 (Nếu với Bồ Tát siêng tu trí huệ)  



Câu này chỉ rõ Tam Học Giới - Định - Huệ vậy! Đây là đạt đến  mức 

cao nhất, nhân Định khai  Huệ!  Trí  huệ khai rồi,  nhà Thiền  gọi  là  “đại triệt 

 đại ngộ, minh tâm kiến tánh” , trong Tịnh tông chúng ta gọi là  “Lý nhất tâm 

 bất loạn” , cũng  là  minh tâm kiến tánh, phá  một phẩm  vô  minh, chứng  một 

phần Pháp Thân. Nếu đối với hạng Bồ Tát như thế mà…  



Chánh kinh:  

 

 Thừa sự, cúng dường, đương hoạch vô lượng phước đức chi tụ. 

  

承事供養。當獲無量。福德之聚。   

  

 (Thừa sự, cúng dường, sẽ đạt vô lượng khối phước đức)  

  

Bởi  lẽ,  trong  Phật  pháp,  chẳng  cần  biết  là  học  theo  tông  phái  nào, 

pháp môn nào, cương lãnh chung là Giới - Định - Huệ, nguyên tắc chung là 

Giác - Chánh - Tịnh. Quý vị thấy đó, nhập Phật môn liền thọ Tam Quy. Tam 

Quy  là  gì?  Tam  Quy  là  vị  thầy  đem  phương  hướng  tu  hành,  cương  lãnh  tu 

hành truyền trao cho quý  vị,  gọi  đó  là [quy  y] Tam  Bảo!  Tam Bảo ấy  là tự 

tánh Tam Bảo, mới là chỗ chúng ta thật sự quy hướng. Tự tánh Phật chính là 

giác  chẳng  mê,  tự tánh  Pháp  chính  là  chánh  không  tà,  tự  tánh  Tăng  là  tịnh 

nhưng không nhiễm! Tam Bảo là Giác - Chánh - Tịnh. 



Chánh kinh:  

 

 Hà  dĩ  cố?  Trí  huệ  chi  nghiệp  vô  thượng  thù  thắng,  siêu  quá  nhất 

 thiết tam giới sở hạnh. 

  

何以故。智慧之業。無上最勝。超過一切。三界所行。   

  

 (Vì  sao  vậy?  Nghiệp  trí  huệ  thù  thắng  vô  thượng,  vượt  trỗi  hết  thảy 

 các hạnh trong tam giới)  



Có như thế thì quý  vị  mới có thể  xuất tam giới.  Trí  huệ chẳng thành 

tựu  thì  thoát khỏi  tam  giới sao được? Giờ  đây chúng  ta  mong thành tựu  trí 

huệ trong một đời này, nói thật ra, chẳng thể được đâu! Những điều tâm quý 

vị nghĩ toàn là vọng tưởng cả! Hôm qua tôi đã nói đến rồi đó. Chúng tôi rất 

khâm phục  Lục Tổ Huệ Năng đại sư của Thiền Tông, Ngài  gặp Ngũ  Tổ để 

mong làm Phật. Trong các đồng tu chúng ta, có ai dám nói là tôi muốn được 

thành Phật hay chăng? 



Nếu quý vị muốn học theo Ngài: “Tôi muốn thành Phật”, thì quý vị có 

giống như ngài Huệ Năng hay chăng? Huệ Năng làm Phật là vì có điều kiện 

làm  Phật. Người ta  niệm kinh  Kim Cang  ở bên cạnh, Ngài  không  biết chữ, 

nghe  được  mấy  câu  bèn  đại  triệt  đại  ngộ.  Chúng  ta  có  được  năng  lực  ấy 

chăng?  Chúng  ta  niệm  kinh  Kim  Cang  đến  mấy  ngàn  lượt  vẫn  chẳng  khai 

ngộ,  vẫn  là  suy  nghĩ  nhảm  nhí!  Vì  thế,  Ngài  nói  làm  Phật  thì  được,  chứ ta 

không làm Phật được! Học đòi theo Ngài thì chúng ta thành một ông Phật hồ 

đồ, chẳng phải là Phật thật! Như thế thì học theo sao được? Học theo là mắc 

lỗi ngay. 



Nhưng trong thời kỳ Mạt Pháp, chân chánh phát tâm mong thành Phật 

có  một  con  đường  như  đức  Thế  Tôn  đã  dạy:  “Thật  thà  niệm  Phật”.  Niệm 

Phật là nhân, thành Phật là quả mà! Chúng ta niệm Phật chỉ cầu vãng sanh, 

vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật,  đó  là  con  đường  nhanh  tắt  để  thành  Phật 

đấy! Cách này chúng ta có phần. Nếu chúng ta chẳng nương theo pháp môn 

này,  ắt  sẽ  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  chẳng  phải  là  chân  thật, 

chính mình nhất định phải hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch. 



Nếu  quý  vị  hỏi:  “Chúng  con  thật  sự  muốn  tu  hành,  đoạn  ác  tu  thiện, 

phải  bắt  đầu  từ  đâu?”  Bộ  kinh  này  dạy  cho  ta  phương  cách.  Tôi  tuyên  bố 

cùng  mọi  người:  Lý luận  kinh  Kim Cang  dạy quý  vị thấy thấu suốt, buông 

xuống, còn kinh  này toàn  giảng  về sự tướng, dạy  quý  vị phải sống  như thế 

nào? Dạy quý vị phương pháp làm việc tron xã hội hiện tại như thế nào? Xử 

thế, đãi nhân, tiếp vật ra sao? Kinh nói thật chi ly, tường tận! Thế nào là ứng 

với  Bát  Nhã?  Thế  nào  là  ứng  với  phiền  não?  Tương  ứng  với  phiền  não  là 

nghiệp sanh tử luân hồi; ứng với Bát Nhã là sự nghiệp của Phật, Bồ Tát. Bởi 

thế, phải nghiêm túc tu tập kinh này, phải thâm nhập để tìm tòi. 



Chúng tôi giảng trong một thời gian ngắn, chẳng thể giảng sâu, giảng 

tường tận. Vì thế, chỉ điểm tới rồi thôi, cốt ý nhằm cảnh tỉnh các vị đồng tu. 

Quý vị về nhà nghiêm túc nỗ lực tu tập, phải thật sự hành, chịu thực hành, ắt 

quý vị sẽ nhận ra trong mỗi chữ, mỗi câu chứa đựng vô lượng nghĩa. 



Chánh kinh:  

 

 Thị  cố  Di  Lặc!  Nhược  hữu  Bồ  Tát  phát  khởi  tinh  tấn,  ư  trí  huệ 

 trung, đương cần tu tập. 

  

是故彌勒。若有菩薩。發起精進。於智慧中。當勤修習。   

  

 (Vì thế này Di Lặc! Nếu có Bồ Tát phát khởi tinh tấn, hãy nên siêng tu 

 tập trí huệ)  



Ai thật sự phát tâm tu Bồ Tát đạo, nhất định phải tích cực lấy trí huệ 

chân  thật  làm  mục  tiêu  tu  học  cho  chính  mình,  bởi  lẽ  nhân  Giới  đắc  Định, 

nhân Định khai Huệ, quý vị phải hiểu rõ ý nghĩa này. 



---o0o--- 

10. Lược nói hý luận có hai mươi loại lỗi lớn 

 

 

 

Tiếp theo đây là một đoạn nữa, lược nói hý luận có hai mươi loại lầm 

lỗi. 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Như Lai thiện thuyết sơ nghiệp Bồ Tát nhạo ư hội náo, 

 thế thoại, thùy miên, chúng vụ quá thất.   

 

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。如來善說。初業菩薩。樂於憒鬧

。世話。睡眠。眾務過失。  



 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch Thế Tôn! Đức Như Lai khéo nói lầm lỗi của hàng sơ nghiệp Bồ 

 Tát ưa thích ồn náo, ngôn luận thế gian, ngủ nghê, các việc)  



Mấy câu này nhằm tổng kết những điều đức Thế Tôn đã giảng. Trong 

thời kỳ Mạt Pháp, Bồ Tát sơ phát tâm ưa thích những điều ấy, những điều ấy 

đều là sai trái, vô lượng lầm lỗi, nhưng còn lỗi hại của hý luận đức Phật chưa 

nói, bởi thế, ở đây Ngài phải hỏi:  



Chánh kinh:  

 

 Vân hà danh vi hý luận trung quá? Nhược quán sát thời, linh chư 

 Bồ Tát đương đắc trụ ư tịch tĩnh, vô chư tránh luận.   

  

云何名為。戲論中過。若觀察時。令諸菩薩。當得住於寂靜。無

諸諍論。   

  

 (Thế nào gọi là lỗi của hý luận? Nếu lúc quán sát sẽ khiến cho các Bồ 

 Tát trụ trong tịch tĩnh, không có các tranh cãi). 



Nếu như đối với lỗi lầm của hý luận mà họ minh bạch, nhất định sẽ bỏ 

được  hý  luận,  an  trụ  nơi  tịch  tĩnh,  không  tranh  cãi,  điều  đó  tương  ứng  với 

đạo tâm và thanh tịnh tâm. Tiếp theo đây, đức Thế Tôn khai thị:  



Chánh kinh:  

 

 Phật ngôn:  

  

 - Di Lặc! Sơ nghiệp Bồ Tát hý luận quá thất vô lượng vô biên, ngã 

 kim lược thuyết hữu nhị thập chủng. Vân hà danh vi nhị thập chủng quá? 

  

佛言彌勒。初業菩薩。戲論過失。無量無邊。我今略說。有二十

種。云何名為。二十種過。   

  

 (Phật nói:  

  

 - Này Di Lặc! Lỗi lầm hý luận của sơ nghiệp Bồ Tát vô lượng vô biên, 

 ta nay nói đại lược có hai mươi thứ. Thế nào gọi là hai mươi thứ lỗi?)  

 

 

Hai chữ  “hý luận”  (戲論) bao hàm ý nghĩa rất sâu, rất rộng, nói đơn 

giản là [những lời lẽ] chẳng có ý nghĩa chân thật; thậm chí đối với pháp thế 

gian hoàn toàn chẳng có lợi ích chân thật, những ngôn ngữ, luận thuyết như 

thế đều gọi là “hý luận”. Phật quy nạp chúng thành hai mươi loại. 



Chánh kinh:  

 

 Nhất giả, ư hiện tại sanh đa chư khổ não. 

  

一者。於現在生。多諸苦惱。   

  

 (Một là sanh nhiều khổ não ngay trong đời này)  



Vì  sao  hý  luận  có  lắm  khổ  não?  Thánh  nhân  Trung  Quốc  cũng  hiểu 

được  việc  này.  Trong  nền  giáo  dục  của  đức  Khổng  Phu  Tử,  điều  thứ  nhất 

trong bốn khoa là đức hạnh, điều thứ hai là ngôn ngữ, quý vị mới thấy ngôn 

ngữ trọng yếu. Nói năng chẳng cẩn thận sẽ biến thành hý luận, hý luận mang 

đến vô biên khổ não cho quý vị! 



Chánh kinh:  

 

 Nhị giả, tăng trưởng sân nhuế, thoái thất nhẫn nhục. 

  

二者。增長瞋恚。退失忍辱。   

  

 (Hai là tăng trưởng nóng giận, lui sụt nhẫn nhục)  



Đây đều là những lỗi hại của hý luận. 



Chánh kinh:  

 

 Tam giả, vị chư oán đối chi sở não hại.   

  

三者。為諸怨對。之所惱害。   

  

 (Ba là bị các oán đối não hại)  



 “Não”   (惱)  là  bị  những  người  quý  vị  trót  đắc  tội,  những  người  mà 

quý  vị  đã  trót  xúc  phạm,  họ  đến  hãm  hại  quý  vị,  khiến  quý  vị  sanh  phiền 

não. 



Chánh kinh:  

 

 Tứ giả, ma cập ma dân giai sanh hoan hỷ.   

  

四者。魔及魔民。皆生歡喜。   

  

 (Bốn là ma và dân ma đều sanh hoan hỷ)  



Phật,  Bồ  Tát trông  thấy  chẳng  hoan  hỷ,  yêu  ma,  quỷ  quái  trông  thấy 

rất  hoan  hỷ,  vì sao thế? Yêu  ma, quỷ quái ưa thích  hý  luận, quý  vị  là đồng 

loại của chúng. 



Chánh kinh:  

 

 Ngũ giả, vị sanh thiện căn giai tất bất sanh. 

  

五者。未生善根。皆悉不生。   

  

 (Năm là thiện căn chưa sanh thảy đều chẳng sanh)  



Điều này dễ hiểu. 



Chánh kinh:  

 

 Lục giả, dĩ sanh thiện căn năng linh thoái thất. 

  

六者。已生善根。能令退失。   

  

 (Sáu là thiện căn đã sanh có thể bị thoái thất)  



Hết  thảy  thiện  pháp  đều  sanh  từ  đó  nên  gọi  là   “thiện  căn”.   Trong 

kinh, Phật dạy chúng ta thế pháp thiện căn có ba loại: vô tham, vô sân, vô si. 

Đó gọi  là ba thiện căn, các thiện  pháp thế gian  đều sanh từ  đó. Thiện pháp 

xuất thế gian là tinh tấn. Quý vị phải nhớ kỹ: Tinh (精) là thuần nhất không 

tạp,  Tấn  (進)  là  tiến  bộ;  đấy  là  thiện  căn  sanh  ra  thiện  pháp  xuất  thế.  Hiện 

giờ, chúng ta thấy có người cũng siêng năng, dũng mãnh, nhưng chẳng tinh 

tấn  mà  là  tạp  tấn,  họ  rối  tung  tít  mù,  bạ  cái  gì  cũng  học,  loạn  tấn,  tạp  tấn, 

chẳng phải là [tinh tấn] như kinh Phật nói. 



Tinh tấn nói trong kinh Phật là thâm nhập một môn. Dù trí huệ đã mở, 

chứng  đắc  quả  vị  Bồ  Tát  sâu  xa,  biểu  hiện  bên  ngoài  của  các  Ngài  vẫn  là 

tinh tấn; các vị đọc kinh  Hoa Nghiêm sẽ thấy  ngay. Quý vị  xem  năm  mươi 

ba lần tham  học của Thiện Tài đồng  tử trong kinh  Hoa Nghiêm,  năm  mươi 

ba  vị  thiện  tri  thức  đều  là  Pháp  Thân  đại  sĩ,  trong  đó  có  rất  nhiều  vị  Đẳng 

Giác  Bồ  Tát, biểu  hiện của các Ngài đều  là  “một môn tinh tấn”.  Thiện  Tài 

đồng  tử  đến  tham  phỏng,  các  Ngài  tự  nói  trong  vô  lượng  pháp  môn,  ta  chỉ 

chọn  lấy  một  pháp  môn  để  tu  học,  còn  các  pháp  môn  khác  thì  họ  nói:  “Ta 

còn chưa biết, ngươi nên đi hỏi người khác”. Tự mình khiêm hư, khen ngợi 

người  khác  vậy!  Họ  biểu  hiện  tinh  tấn,  chẳng  phải  là  tạp  tấn,  loạn  tấn.  Bồ 

Tát ở địa vị sâu còn như thế, huống hồ là bọn sơ học chúng ta. 



Tứ Hoằng Thệ Nguyện nói chẳng lầm đâu, chỉ sợ mọi người hiểu lầm. 

 “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”,   xem  đến  đây  bèn  vội  học  hết  thảy 

pháp môn cùng một lúc. Quý vị cứ tưởng mình y giáo phụng hành, thật ra là 

lầm  to.  Vì  sao  vậy?  Trước  đó  có  hai  điều  kiện,  quý  vị  đã  làm  được  hay 

chưa?  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”,   quý  vị  đã  phát  được  tâm 

nguyện ấy chưa? 



Ngày  ngày  niệm  bốn  câu  kệ,  chỉ  là  miệng  có,  tâm  không.  “Chúng 

 sanh vô biên thệ nguyện độ”  mỗi ngày đều niệm, ở trước Phật, Bồ Tát phát 

nguyện  ấy,  nhưng  thấy  chúng  sanh  này  thì  chán  ngán,  thấy  chúng  sanh  kia 

bèn  ghét  bỏ!  Vậy  thì  phía  sau  lời  nguyện   “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

 độ”  phải chua thêm: Tôi chẳng độ kẻ này, tôi chẳng độ kẻ nọ. Quý vị có làm 

như vậy hay là không?  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”,  đoạn được một 

điều  phiền  não  nào  chưa?  Bởi  thế,  quý  vị  phải  có  nguyện  tâm  chân  thật, 

đoạn  hết phiền  não rồi  mới có thể  học  vô  lượng pháp  môn, đó  là  giai đoạn 

thứ ba vậy. 



Phiền  não  chưa  đoạn,  học  chi  lắm  pháp  môn!  Trong  Hoa  Nghiêm 

Kinh  Sớ  Sao,  ngài  Thanh  Lương  đại  sư  viết  hai  câu  rất  hay:  “Hữu  giải  vô 

 hành”   (có  hiểu biết  nhưng không thực  hành), quý  vị  học cho  nhiều,  nhưng 

chẳng tu hành, chẳng đoạn phiền não. Trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện, quý vị 

có  “pháp môn vô lượng thệ nguyện học” , nhưng không đoạn phiền não, kết 

quả sẽ là gì?  “Tăng trưởng tà kiến”,  quý vị càng học cho nhiều, tà kiến càng 

nhiều.  Đủ  thấy  Ngài  giảng  rất  minh  bạch  vậy!  Phật  pháp  chẳng  quý  ở  chỗ 

nói  cho  nhiều,  mà  phải  chân  chánh  phụng  hành  thì  quý  vị  mới  thật  sự  thụ 

dụng được. 



Chánh kinh:  

 

 Thất giả, tăng chư đấu tránh, oán cạnh chi tâm. 

  

七者。增諸鬥諍。怨競之心。   

  

 (Bảy là tăng thêm các tâm tranh giành, đua chen, oán ghét)  



Người ưa thích hý luận, tâm hiếu thắng rất mạnh, có tâm hiếu thắng ắt 

sẽ sanh khởi tranh chấp, háo cường, đấu đá, bây giờ gọi là “cạnh tranh”. 



Chánh kinh:  

 

 Bát giả, tạo tác địa ngục, ác thú chi nghiệp.   

  

八者。造作地獄。惡趣之業。   

  

 (Tám là tạo tác nghiệp địa ngục, đường ác)   

 

Khởi tâm động niệm, hết thảy tạo tác đều là ác nghiệp, vì sao vậy? Vì 

tương  ứng  với  tham,  sân,  si.  Tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  ghen  ghét  là  nghiệp 

nhân của ba đường ác. 



Chánh kinh:  

 

 Cửu giả, đương đắc xú lậu, bất thiện chi quả. 

  

九者。當得醜陋。不善之果。   

  

 (Chín là sẽ lãnh quả xấu xa, chẳng lành)  



Nhân chẳng lành, đương nhiên quả chẳng lành. 



Chánh kinh:  

 

 Thập giả, thiệt bất nhu nhuyễn, ngôn từ kiển sáp. 

  

十者。舌不柔軟。言詞謇澀。   

  

 (Mười là lưỡi chẳng mềm mại, lời lẽ ngọng nghịu)  



Nghĩa là nói năng khó khăn, đó là quả báo đấy! Là quả báo hiện tiền. 



Chánh kinh:  

 

 Thập nhất giả, sở thọ giáo pháp bất năng ức trì. 

 

十一者。所受教法。不能憶持。   

  

 (Mười một là chẳng thể nhớ giữ giáo pháp đã nhận lãnh)  



Nói như bây giờ là hay quên! Trong Phật pháp gọi là “thất niệm”, tức 

là thường quên mất chánh niệm. 



Chánh kinh:  

 

 Thập nhị giả, ư vị văn kinh, văn chi bất ngộ.   

  

十二者。於未聞經。聞之不悟。   

  

 (Mười hai là đối với kinh chưa nghe, nghe cũng chẳng ngộ)  



Đọc tụng, nghe giảng chẳng dễ gì khai ngộ. 



Chánh kinh:  

 

 Thập tam giả, chư thiện tri thức giai tất xả ly. 

  

十三者。諸善知識。皆悉捨離。   

  

 (Mười ba là các thiện tri thức thảy đều lìa bỏ)  



Thiện tri thức vốn rất khó gặp, dù gặp đi nữa, vì chí thú chẳng tương 

đồng,  quý  vị  cũng  chẳng  thể  tiếp  nhận  lời  thiện  tri  thức  răn  dạy,  thiện  tri 

thức cũng chẳng muốn dạy quý vị. 





Chánh kinh:  

 

 Thập tứ giả, chư ác tri thức tốc đương trị ngộ. 

  

十四者。諸惡知識。速當值遇。   

  

 (Mười bốn là sẽ chóng gặp gỡ các ác tri thức) 





Là vì chí hướng phù hợp nhau, rất dễ kết thành bầy. 



Chánh kinh:  

 

 Thập ngũ giả, tu hành ư đạo, nan đắc xuất ly.   

  

十五者。修行於道。難得出離。   

  

 (Mười lăm là tu hành nơi đạo, khó được xuất ly)  



Chữ  “đạo”  (道) chỉ Đại Thừa, Tiểu Thừa Phật pháp, bất luận tu một 

pháp môn nào, chẳng có cách nào để xuất tam giới. 



Chánh kinh:  

 

 Thập lục giả, bất duyệt ý ngữ, sổ sổ thường văn.   

  

十六者。不悅意語。數數常聞。   

  

 (Mười sáu là thường nghe những lời chẳng vừa ý)  



Thường phải nghe những ngôn từ chẳng đẹp ý, cũng như là phải nghe 

người khác nói những lời khiến tâm mình rất khó chịu. 



Chánh kinh:  

 

 Thập thất giả, tại tại sở sanh, đa chư nghi hoặc.   

  

十七者。在在所生。多諸疑惑。   

  

 (Mười bảy là sanh ở đâu cũng lắm nỗi ngờ vực)  



 “Tại tại”   là đời đời kiếp kiếp, phiền  não  lấp tâm,  nghiệp chướng  tập 

khí khiến cho quý vị hay đâm ra ngờ vực chánh pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Thập bát giả, thường sanh nạn xứ, bất văn chánh pháp. 

  

十八者。常生難處。不聞正法。   

  

 (Mười tám là thường sanh chỗ nạn, chẳng nghe chánh pháp)  



 “Nạn”  (難) là tam đồ bát nạn, chẳng nghe đến Phật pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Thập cửu giả, tu hành bạch pháp, đa hữu chướng ngại. 

  

十九者。修行白法。多有障礙。  

  

 (Mười chín là tu hành bạch pháp có nhiều chướng ngại)  



 “Bạch pháp”  là thiện pháp. Dẫu cho thiện căn hiện tiền, làm chút việc 

tốt cũng gặp chướng ngại. 



Chánh kinh:  

 

 Nhị thập giả, ư sở thọ dụng, đa chư oán tật. 

  

二十者。於所受用。多諸怨嫉。   

  

 (Hai mươi là với những thứ được thọ dụng, hay bị oán ghét)  



Trong sanh hoạt tự thân, bất luận về  mặt hưởng thụ vật chất hay tinh 

thần đều bị người khác ghen ghét, oán hờn, chuốc lấy những quả báo chẳng 

như ý. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị vị Bồ Tát đam trước hý luận nhị thập chủng quá.   

  

彌勒。是為菩薩。耽著戲論。二十種過。   


  

 (Này Di Lặc! Đó là hai mươi lỗi của Bồ Tát đắm chấp hý luận)  



---o0o--- 



9.2.Trùng tụng 

 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Thế Tôn trùng thuyết kệ ngôn:  

  

爾時世尊。重說偈言。   

 

 (Lúc bấy giờ, đức Thế Tôn lại nói kệ rằng)    

  

Tiếp theo là kệ tụng. 



Chánh kinh:  

 

 Hiện sanh thường khổ não, 

  

 Ly nhẫn, đa sân nhuế, 

  

 Oán thù sanh hại tâm, 

  

 Thị danh hý luận quá. 

  

現生常苦惱。 

 

離忍多瞋恚。 

 

怨讎生害心。 

 

是名戲論過。   

  

 (Đời này thường khổ não, 

  

 Lìa nhẫn, lắm nóng giận, 

  

 Tâm oán thù sanh hại, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận)  



 “Nhẫn”  (忍) là nhẫn nhục, chẳng có tâm nhẫn nại, hay nóng giận. 



Chánh kinh:  

 

 Ma cập ma quyến thuộc, 

  

 Giai sanh hoan hỷ tâm, 

  

 Táng thất chư thiện pháp, 

  

 Thị danh hý luận quá. 

  

 Vị sanh thiện bất sanh, 

  

 Thường trụ ư đấu tránh, 

  

 Tạo ư ác thú nghiệp, 

  

 Thị danh hý luận quá. 

  

魔及魔眷屬。 

 

皆生歡喜心。 

 

喪失諸善法。 

 

是名戲論過。 

 

未生善不生。 

 

常住於鬥諍。 

 

造於惡趣業。 

 

是名戲論過。   

  

 (Ma và quyến thuộc ma, 

  

 Đều sanh lòng hoan hỷ, 

  

 Chôn mất các pháp lành. 



 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Thiện chưa sanh chẳng sanh, 

  

 Thường trụ nơi tranh giành, 

  

 Tạo các nghiệp ác đạo, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận)  



Những  lời đức Phật giảng đây thực sự đều là chuyện thấy  ngay  nhãn 

tiền. Mỗi  ngày chúng ta thường thấy,  nghe thấy, đều  là  những chuyện kinh 

đã nói rồi; bởi thế, phải thời thời khắc khắc khởi tâm cảnh giác. 



Chánh kinh:  

 

 Thân hình đa xú lậu, 

  

 Sanh ư hạ liệt gia, 

  

 Phát ngôn thường kiển sáp, 

  

 Thị danh hý luận quá, 

  

 Văn pháp bất năng trì, 

  

 Hoặc văn bất nhập nhĩ, 

  

 Thường ly chư thiện hữu, 

  

 Thị danh hý luận quá, 

  

 Trị ngộ ác tri thức, 

  

 Ư đạo nan xuất ly. 

  

身形多醜陋。 

 

生於下劣家。 

 

發言常謇澀。 

 

是名戲論過。 

 

聞法不能持。 

 

或聞不入耳。 

 

常離諸善友。 

 

是名戲論過。 

 

值遇惡知識。 

 

於道難出離。   

  

 (Thân hình nhiều xấu xí, 

  

 Sanh trong nhà hèn hạ,  



 Nói năng thường ngọng líu, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Nghe pháp chẳng thể trì, 

  

 Hoặc nghe chẳng lọt tai, 

  

 Thường lìa các bạn lành, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Gặp gỡ ác tri thức, 



 Với đạo khó xuất ly)  



Chữ  “đạo”  (道) chỉ lục đạo, nếu nói nghiêm trọng hơn một chút thì là 

tam ác đạo! Đọa lạc tam ác đạo dễ dàng, thoát ra rất khó. 



Chánh kinh:  

 

 Thường văn bất thuận ngữ, 

  

 Thị danh hý luận quá, 

  

 Tùy bỉ sở sanh xứ, 

  

 Thường hoài nghi hoặc tâm, 

  

 Ư pháp bất năng liễu, 

  

 Thị danh hý luận quá. 

  

 Thường sanh bát nạn trung.   

  

常聞不順語。 

 

是名戲論過。 

 

隨彼所生處。 

 

常懷疑惑心。 

 

於法不能了。 

 

是名戲論過。  



常生八難中。   

  

 (Thường nghe lời trái tai, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Kẻ ấy sanh ở đâu, 

  

 Thường ôm lòng ngờ vực, 

  

 Với pháp chẳng thể liễu, 



 Đó gọi lỗi hý luận, 



 Thường sanh trong tám nạn)  



Phần trên đã nói  “nạn”  là tam đồ bát nạn. 



Chánh kinh:  

 

 Viễn ly vô nạn xứ. 

  

遠離無難處。   

  

 (Xa lìa chốn không nạn)  



Chỗ “không có nạn” tức là chỗ có Phật pháp, họ chẳng dễ gì sanh vào 

được những chỗ ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Cụ túc vô lợi ích, 

  

 Thị danh hý luận quá, 

  

 Ư thiện đa chướng ngại, 

  

 Thoái thất chánh tư duy, 

  

 Sở thọ đa oán tật, 

  

 Thị danh hý luận quá. 

  

 Như thị chư quá thất, 

  

 Giai nhân hý luận sanh.   

具足無利益。 

是名戲論過。 

於善多障礙。 

退失正思惟。 

所受多怨嫉。 

是名戲論過。 

如是諸過失。 

皆因戲論生。 



 (Đầy đủ không lợi ích, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Làm lành lắm chướng ngại, 

  

  

 Lui sụt chánh tư duy, 

  

 Hưởng thụ lắm oán ghét, 

  

 Đó gọi lỗi hý luận, 

  

 Những lỗi lầm như thế, 

  

 Đều do hý luận sanh)  



Câu này tổng kết hai mươi bài kệ tụng ở trên, các duyên ấy đều là do 

hý luận sanh ra. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố hữu trí nhân, 

  

 Tốc tật đương viễn ly, 

  

 Như thị hý luận giả, 

  

 Nan chứng đại Bồ Đề. 

  

是故有智人。 

 

速疾當遠離。 

 

如是戲論者。 

 

難證大菩提。   

  

 (Vì thế, người có trí, 

  

 Nên nhanh chóng xa lìa. 

  

 Kẻ hý luận như thế, 

  

 Khó chứng đại Bồ Đề)  



Đây là chướng đạo. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố hữu trí nhân, 

  

 Diệc bất ưng thân cận, 

  

 Hý luận, tránh luận xứ, 

  

 Đa khởi chư phiền não, 

  

 Trí giả ưng viễn ly, 

  

 Đương khứ bách do-tuần 

  

是故有智人。 

 

亦不應親近。 

 

戲論諍論處。 

 

多起諸煩惱。 

 

智者應遠離。 

 

當去百由旬。   

  

 (Vì thế người có trí, 

  

 Cũng chẳng nên thân cận, 

  

 Chỗ hý luận, tranh luận, 

  

 Khởi nhiều các phiền não, 

  

 Người trí nên xa lìa 

 

 Cả một trăm do-tuần)  

  

 “Một  trăm  do-tuần”   ở  đây  là  tỷ  dụ,  không  nhất  định  phải  cách  xa 

chừng đó. Ở đây, đức Phật dạy chúng ta: Những nơi hý luận, tranh cãi là nơi 

dấy lên nhiều phiền não, người học Phật gặp những chốn ấy nên  mau tránh 

xa, đừng đến xem náo nhiệt, náo nhiệt sẽ gây phiền phức, tức là khởi phiền 

não vậy. 





Chánh kinh:  

 

 Diệc bất cận ư bỉ, 

  

 Tạo lập chư xá trạch. 

  

亦不近於彼。 

 

造立諸舍宅。   

  

 (Cũng đừng dựng nhà cửa, 

  

 Ở gần những nơi đó)  



Câu  này  ý  nói: Những địa  phương tranh  luận,  hý  luận ấy, tốt  nhất ta 

nên sống xa ra, đừng cất nhà ở gần đó. 



Chánh kinh:  

 

 Thị cố xuất gia nhân, 

  

 Bất ưng trụ tránh luận. 

  

是故出家人。 

 

不應住諍論。   

  

 (Bởi thế người xuất gia, 

  

 Chẳng nên vướng tranh cãi)  



Ở đây, đức Phật nói rất rõ vậy! Ngài nói:  



Chánh kinh:  

 

 Nhữ đẳng vô điền trạch, 

  

汝等無田宅。   

  

 (Các ông không ruộng, nhà)  



Đây là nói về người xuất gia.  “Điền trạch”  tức là hằng sản (tài sản cố 

định),  người  xuất  gia  không  có  hằng  sản,  nhưng  người  xuất  gia  hiện  thời 

chẳng  như  vậy.  Đó  là  điều  chúng  ta  phải  thời  thời  khắc  dấy  lòng  hổ  thẹn! 

Đương nhiên là do nhiều nguyên nhân, người xuất gia hiện tại nói thật ra rất 

khổ,  bất  đắc  dĩ  mà  thôi!  Quý  vị  chẳng  có  một  chỗ  nhỏ  nhoi  nào,  không  ai 

cho quý vị quải đơn cả, đường cùng bí lối, không có chỗ nào để tu hành hết. 

Tình thế bức bách, chẳng thể không tự mình tậu  một ngôi miếu nhỏ, nhưng 

phải sanh lòng hổ thẹn, biết là chẳng đúng pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Thê tử cập đồng bộc, 

  

 Nãi chí vinh vị đẳng, 

  

 Hà duyên hưng tránh luận?   

  

妻子及僮僕。 

 

乃至榮位等。 

 

何緣興諍論。  

  

 (Vợ con và tôi tớ, 

  

 Cho đến địa vị sang, 

  

 Cớ gì gây tranh cãi?) 



 “Duyên”  là lý do. Quý vị có lý do gì để tranh cãi cùng người? Quý vị 

đã buông xuống hết thảy danh văn, lợi dưỡng, ngũ dục, lục trần thế gian rồi, 

đều bỏ sạch rồi, còn gì để tranh giành với người ta? 



Chánh kinh:  

 

 Xuất gia trụ tịch tĩnh, 

  

 Thân bị ư pháp phục, 

  

 Chư tiên hàm kính sự, 

  

出家住寂靜。 

 

身被於法服。 

 

諸仙咸敬事。   

  

 (Xuất gia trụ tịch tĩnh, 

  

 Thân khoác lấy pháp phục, 

  

 Chư tiên đều kính thờ)  



Chữ  “Tiên”  (仙) chỉ tiên nhân. Tiên nhân có trí huệ, thần thông, thấy 

quý vị là người chân chánh tu hành, họ tôn kính quý vị. 



Chánh kinh:  

 

 Đương tu nhẫn nhục tâm, 

  

 Như thị hý luận giả, 

  

 Tăng trưởng độc hại tâm, 

  

 Đương đọa ư ác thú, 

  

 Thị cố ưng tu nhẫn. 

  

當修忍辱心。 

 

如是戲論者。 

 

增長毒害心。 

 

當墮於惡趣。 

 

是故應修忍。   

  

 (Nên tu tâm nhẫn nhục, 

  

 Kẻ hý luận như thế, 

  

 Tăng trưởng tâm độc hại, 

  

 Sẽ đọa trong đường ác, 

  

 Vì thế nên tu nhẫn)  



Làm thế nào để rời bỏ hý luận? Phải có tâm nhẫn nại. Quý vị có tâm 

nhẫn  nại, quý  vị sẽ  xa  lìa được. Nói theo  bây  giờ,  hý  luận, tranh cãi đã  mò 

vào tận nhà quý vị, quý vị chẳng tin ư? Mỗi ngày bật TV lên, trong TV toàn 

là hý luận, vẫn có đấu đá, tranh cãi. Lúc quý vị xem TV, tâm bị động theo, 

sanh ra phiền não. Nếu trong nhà có máy TV, gấp sớm bỏ đi. Đó mới là viễn 

ly!  Thật  đó,  báo  chí,  tạp  chí  đều  chẳng  cần  xem,  trong  đó  toàn  là  hý  luận, 

tranh cãi, chúng là một loại ác duyên dẫn khởi phiền não đấy, chẳng phải là 

thứ tốt. Bởi thế, phải có tâm nhẫn nại, phải tu Nhẫn Nhục Ba La Mật. 



Chánh kinh:  

 

 Tù cấm cập hệ phược, 

  

 Hình hại nhi chúy sở, 

  

 Như thị đẳng chư khổ, 

  

 Giai do tránh luận sanh. 

  

囚禁及繫縛。 

 

刑害而捶楚。 

 

如是等諸苦。 

 

皆由諍論生。   

  

 (Tù giam cùng trói buộc, 

  

 Trừng phạt cùng đánh đập, 

  

 Các nỗi khổ thế đó, 

  

 Đều do tranh cãi sanh)  



Câu  này  nói  đến  chuyện  hiện  tiền.  Quý  vị  tranh  cãi  đắc  tội  với  hạng 

oan gia có oai đức, họ  muốn sát hại quý vị, bèn có thể giả  mạo tội danh để 

vu  hãm  quý  vị,  trong  lịch  sử ta  từng  thấy  rất  nhiều  [trường  hợp  giống  như 

vậy]. Đối với xã hội hiện tại, quý vị lắng lòng quán sát cũng thấy thường có 

những  chuyện  ấy.  Hiện  tại,  quý  vị  bị  người  ta  giam  cầm  trong  ngục  chịu 

hình  phạt, chịu các  nỗi khổ; tương  lai trong tam đồ:  địa  ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh, chịu các nỗi khổ đều là do tranh cãi mà ra cả! 



Chánh kinh:  

 

 Như thị hý luận giả, 

  

 Thường ngộ ác tri thức, 

  

 Danh xưng bất tăng trưởng, 

  

 Tằng vô hoan hỷ tâm. 

  

如是戲論者。 

 

常遇惡知識。 

 

名稱不增長。 

 

曾無歡喜心。   

  

 (Kẻ hý luận như thế, 

  

 Thường gặp ác tri thức, 

  

 Tiếng tăm chẳng tăng thêm, 

  

 Lòng chưa từng hoan hỷ)  



 “Danh xưng”  (名稱) nói theo bây giờ là  “danh dự”,  đại chúng trong 

xã hội chẳng khen ngợi quý vị. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược xả ư tránh luận, 

  

 Vô năng ty kỳ tiện, 

  

 Quyến thuộc bất quai ly, 

  

 Thường ngộ ư thiện hữu. 

  

若捨於諍論。 

 

無能伺其便。 

 

眷屬不乖離。 

 

常遇於善友。   

  

 (Nếu bỏ được tranh cãi, 

  

 Không ai kiếm cớ hại, 

  

 Quyến thuộc chẳng trái lìa, 

  

 Thường gặp được bạn lành)  



Nếu quý vị bỏ được tranh cãi, thân tâm sẽ thanh tịnh, oan gia đối đầu 

chẳng nắm được đằng chuôi, cũng chẳng có cách nào hãm hại quý vị. Đó gọi 

là lợi ích đạt được về mặt thế gian, cả một đời này sống yên ổn, bình an. 



Chánh kinh:  

 

 Ư thừa đắc thanh tịnh, 

  

 Nghiệp chướng tận vô dư, 

  

 Tồi phục ư ma quân, 

  

 Cần tu nhẫn nhục hạnh. 

  

於乘得清淨。 

 

業障盡無餘。 

 

摧伏於魔軍。 

 

勤修忍辱行。   

  

 (Được thanh tịnh nơi Thừa, 

  

 Nghiệp chướng hết chẳng sót, 

  

 Dẹp yên các quân ma, 

  

 Siêng tu hạnh nhẫn nhục)  



Đây  là  nói  về  mặt  học  Phật.  “Thừa”   là  Đại  Thừa,  Tiểu  Thừa,  Tam 

Thừa,  Ngũ  Thừa,  tức  là  Phật  pháp.  Bất  luận  quý  vị  tu  theo  một  pháp  môn 

nào đều được thanh tịnh, thanh tịnh là thành tựu đấy! Trong đề mục kinh Vô 

Lượng Thọ nêu bật cương lãnh tu học: “Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Giác”. Bởi 

thế, người tu Tịnh Độ phải biết tu cái gì? Tu thanh tịnh, bình đẳng, giác. Quý 

vị đạt thanh tịnh, bình đẳng,  giác thì  nhất định quý  vị  vãng sanh! Tâm tịnh 

quốc  độ  tịnh,  có  vậy  mới  cảm  ứng  đạo  giao .  “Nghiệp  chướng  hết  không 

 sót”:  thật  sự  tiêu  nghiệp  chướng,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền.  “Ma  quân”: 

Quân  là  tỷ  dụ,  ma  nhiễu  loạn  bên  ngoài,  tâm  quý  vị  thanh  tịnh,  chẳng  bị 

hoàn  cảnh  bên  ngoài  nhiễu  loạn,  vì  vậy,  quý  vị  có  định  lực,  có  thể  nhẫn 

nhục. 



Chánh kinh:  

 

 Tránh luận đa chư quá, 

  

 Vô tránh cụ công đức.   

  

諍論多諸過。 

 

無諍具功德。   

  

 (Tranh cãi: các lỗi lắm, 

  

 Không tranh: công đức vẹn)  



Hai câu này nhằm so sánh rõ. 



Chánh kinh:  

 

 Nhược hữu tu hành giả, 

  

 Đương trụ ư nhẫn nhục.   

  

若有修行者。 

 

當住於忍辱。   

  

 (Nếu có kẻ tu hành, 

  

 Nên trụ trong nhẫn nhục)  



Người chân chánh phát tâm tu hành, nhất định phải tu Nhẫn Nhục Ba-

la-mật.  Trong  kinh  Kim  Cang,  Phật  dạy  chúng  ta:  Bồ  Tát  phải  tu  học  sáu 

cương  lãnh, tức  là sáu  Ba-la-mật, đặc biệt là bố thí,  nhẫn  nhục, Ngài  giảng 

tường tận nhất. Vì sao vậy? Trong Lục Độ, hai môn này trọng yếu vô cùng. 

Bố  Thí  là  buông  xuống,  Nhẫn  Nhục  là  thành  tựu.  Quý  vị  có  buông  xuống 

được,  nhưng  không  nhẫn  được  thì  khó  giữ  được  công  đức,  vẫn  chẳng  thể 

thành tựu. Bởi thế, nhẫn nhục trọng yếu vô cùng. Có nhẫn được thì sau đấy 

mới  có  thể  tinh  tấn,  mới  có  Thiền  Định,  mới  có  trí  huệ.  Do  đây  biết  rằng: 

Quý vị đắc Định, đắc Huệ thì Nhẫn là then chốt; chẳng thể nhẫn, quyết định 

chẳng thể thành tựu được Định và Huệ. 



Trong đoạn tiếp theo đây, Di  Lặc Bồ  Tát hỏi  Phật: Các Bồ  Tát trong 

thời kỳ Mạt Pháp như bọn chúng ta đây, nghe đức Phật dạy răn có thể hiểu 

nổi  hay  không?  Di  Lặc  Bồ  Tát  rất  quan  tâm  đến  chúng  ta.  Phật  nói  rất  rõ: 

Có! Có một số ít, chẳng phải là đa số giác ngộ. Số ít là như trong kinh Di Đà 

nói:   “Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức  nhân  duyên  để  sanh  về 

 nước kia”.  Một số ít người thiện căn, phước đức nhân duyên sâu dầy, nghe 

răn dạy bèn giác ngộ, chân chánh phản tỉnh, kiểm điểm, hồi đầu, đoạn ác tu 

thiện. Đa số là nghiệp chướng sâu nặng, vẫn  mê hoặc điên đảo như cũ, vẫn 

tạo  nghiệp  y  như  thế,  tương  lai  vẫn  phải  đọa  ác  đạo.  Phật  tận  hết  trách 

nhiệm, đau lòng, rát miệng dạy răn, vậy thì chúng ta hãy suy nghĩ,  mình có 

phải thuộc vào thiểu số Bồ Tát đức Phật nói đó hay không? Có phải là  một 

người trong số các vị thiểu số Bồ Tát hay không? Hay vẫn là một trong đa số 

Bồ Tát chẳng giác ngộ? Phải tự mình phản tỉnh! 



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát phục bạch Phật ngôn:  

  

 - Hy hữu Thế Tôn! Nãi năng thiện thuyết như thị quá thất, linh chư 

 Bồ Tát sanh giác ngộ tâm. Thế Tôn! Ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung, 

 phả  hữu  Bồ  Tát  văn  thuyết  như  thị  tránh  luận  quá  thất,  năng  sanh  ưu 

 hối, ly phiền não phủ? 

  

爾時。彌勒菩薩。復白佛言。希有世尊。乃能善說。如是過失。

令諸菩薩。生覺悟心。世尊。於後末世。五百歲中。頗有菩薩。聞說

如是。諍論過失。能生憂悔。離煩惱不。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát lại bạch Phật rằng:  

  

 - Đức  Thế  Tôn hy  hữu  có  thể  khéo  nói  những  lầm  lỗi như  thế,  khiến 

 cho các Bồ Tát sanh lòng giác ngộ. Bạch Thế Tôn!  Vào đời mạt sau, trong 

 năm trăm năm, há có Bồ Tát nào nghe nói lỗi lầm của tranh cãi như thế, bèn 

 có thể sanh lo hối, lìa phiền não chăng?)  



Đoạn này là Di Lặc Bồ Tát sau khi nghe đức Phật dùng đủ mọi lẽ răn 

dạy,  đến  đây  bèn  tổng  kết.  Ngài  tán  thán  đức  Thế  Tôn:  Hy  hữu!  Những  ý 

nghĩa ấy rất sâu rộng, Thế Tôn khai thị  nhằm  mục đích khiến cho chúng ta 

nghe  xong sẽ chân chánh  giác  ngộ.  Sau khi  thỉnh pháp, Di  Lặc Bồ Tát bèn 

nói, thực ra là nói với chúng ta,  “trong đời mạt, vào năm trăm năm sau”,  tức 

là trong  thời đại  hiện tại của chúng ta,  “há có Bồ Tát”  - chữ Bồ  Tát ở đây 

chỉ  các  vị  đồng  tu  đang  hiện  diện,  nghe  những  lời  Phật  khai  thị  như  thế 

xong, quý vị có ưu lự hay là không? Có sám hối hay không? Có từ nay trở đi 

cải ác, tùng thiện, sửa lỗi, đổi mới, mãi lìa phiền não hay không? Có thể lìa 

nổi các thứ lầm lỗi, phiền não như đức Phật đã giảng trong kinh này chăng? 

Chúng ta hãy xem đức Phật đáp lời Di Lặc Bồ Tát. 



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 - Di Lặc! Ư hậu mạt thế, ngũ bách tuế trung. 

  

佛告彌勒菩薩言。彌勒。於後末世。五百歲中。   

  

 (Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc! Vào đời mạt sau, trong năm trăm năm)  



Ngay  từ  đầu  kinh  này,  Di  Lặc  Bồ  Tát khải  thỉnh  chủ  yếu  là  vì   “vào 

 đời mạt sau, trong năm trăm năm” , toàn là vì thời đại hiện tại của chúng ta. 



Chánh kinh:  

 

 Thiểu hữu Bồ Tát năng sanh ưu hối, xả ly phiền não.   

  

少有菩薩。能生憂悔。捨離煩惱。   

  

 (Ít có Bồ Tát có thể sanh lo hối, bỏ lìa phiền não)  



Có hay không? Có, nhưng chẳng qua chỉ là thiểu số mà thôi, tức là  “ít 

 có  Bồ Tát”,   đúng  như  lời  thường  nói  trong  cửa  Phật:   “Nhà  Phật  chẳng  bỏ 

 một ai” . Dẫu trong đời Mạt chỉ có một cá nhân chịu y giáo phụng hành, chịu 

giác  ngộ,  Thế  Tôn  cũng  chẳng  lìa  bỏ,  cũng  sẽ  vì  người  đó  thuyết  pháp, 

huống  hồ  nào  phải  chỉ  có  một  người!  Câu   “ít có  Bồ  Tát”   thật  ra  là  để  nói 

đến những hạng người như kinh Di Đà đã dạy:  “Chẳng thể dùng chút thiện 

 căn,  phước  đức  nhân  duyên  để  được  sanh  về  cõi  kia” .  Trong  thời  đại  này, 

những người đầy đủ thiện căn, phước đức, nhân duyên chỉ là thiểu số! 



Nếu quý vị hỏi: Thế nào là thiện căn, phước đức? Thiện căn là hiểu rõ 

lời Phật dạy răn, đối với lời Phật giảng dạy đều hiểu cả, người như vậy là có 

thiện  căn.  Lại  còn  có  thể  y  giáo  phụng  hành,  người  ấy  chính  là  có  phước. 

Thế  nào  là phước báo?  Trong  một đời  này vĩnh  viễn thoát  luân  hồi.  Bất cứ 

phước  báo  thế  gian  nào  cũng  đều  chẳng  sánh  bằng  phước  báo  ấy.  Như các 

kinh  Đại  Thừa  đã  nói,  phước  báo  do  bố  thí  bảy  báu  khắp  cả  tam  thiên  đại 

thiên thế giới cũng chẳng thể sánh bằng, người ấy sẽ một đời này vãng sanh 

thành  Phật,  làm  Phật.  Đó  là  thiểu  số  Bồ  Tát  đầy  đủ  thiện  căn,  phước  đức, 

nhân duyên. 



Chánh kinh:  

 

 Đa  hữu  Bồ  Tát  kỳ  tâm  cang  cường,  bất  tương  tôn  kính,  hoài  tăng 

 thượng  mạn,  hỗ  tương  thị phi,  văn  thuyết  như  thị thậm  thâm  nghĩa  thú, 

 thù thắng công đức, tuy phục thọ trì, độc tụng, diễn thuyết, do thị Bồ Tát 

 nghiệp chướng thâm trọng, bất năng đắc sanh thù thắng công đức. 

 

多有菩薩。其心剛強。不相尊敬。懷增上慢。互相是非。聞說如

是。甚深義趣。殊勝功德。雖復受持。讀誦。演說。由是菩薩。業障

深重。不能得生。殊勝功德。   

  

 (Có  nhiều  Bồ  Tát  tâm  họ  ương  bướng,  chẳng  thể  tôn  kính,  ôm  lòng 

 tăng  thượng  mạn,  cùng  nhau  thị phi,  nghe  nói  nghĩa  thú  rất  sâu,  công  đức 

 thù thắng như thế, dù vẫn thọ trì, đọc tụng, diễn nói, nhưng do những Bồ Tát 

 ấy nghiệp chướng sâu nặng nên chẳng thể sanh công đức thù thắng)  





Còn  có  nhiều  Bồ  Tát,  số  này  chiếm  đa  số.  Đa  số  là  những  kẻ  thiện 

căn,  phước  đức  rất  mỏng,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  rất  nặng. 

 “Ương ngạnh khó hóa độ, chẳng thể tôn kính”,  đó là vẻ biểu hiện bên ngoài. 

Chúng ta học Phật muốn một đời thành tựu thì điều tối khẩn yếu là tâm chân 

thành, đối với bất kỳ ai đều chân thành, cung kính. Người ta chẳng coi trọng 

mình  thì  đó  là  chuyện  của  người  ta,  nhất  định  chẳng  cần  trách  móc,  thắc 

mắc.  Là  vì  sao?  Họ  là  phàm  phu,  nghiệp  chướng  sâu  nặng.  Nếu  chúng  ta 

trách móc, thắc mắc, ta cũng là phàm phu, có khác gì họ đâu! 



Bồ Tát chẳng giống với phàm phu, phàm phu chửi rủa Bồ Tát, Bồ Tát 

thương xót phàm phu, chẳng giống nhau! Bởi thế, học Phật phải học từ đâu? 

Phải học từ đây nhé!  “Ôm lòng tăng thượng mạn, cùng nhau thị phi” , thật là 

dễ  hiểu.  “Nghe  nói  nghĩa  thú  rất  sâu,  công  đức  thù  thắng  như  thế”,   tức  là 

những điều được  giảng trong kinh  này  xác thực  là  những  nghĩa  lý rộng sâu 

vô lượng vô biên, công đức chẳng thể xưng dương. 



Những Bồ Tát ương ngạnh khó hóa độ kia cũng thọ trì, đọc tụng, thậm 

chí  diễn  thuyết,  “do những  Bồ Tát ấy  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  nên  chẳng 

 thể  sanh  công  đức  thù  thắng” .  Nói  cách  khác,  họ  thọ  trì,  đọc  tụng,  diễn 

thuyết, nhưng chẳng thể y giáo phụng hành, họ làm không được! Muốn làm 

thì bao thứ tập khí phiền não hiện tiền, đúng như trong kinh này nói:  “Tu tập 

 hết thảy nghiệp lành đều có chướng ngại” . Đó là nghiệp chướng đấy! 



Chánh kinh:  

 

  Tiện  ư  thị  kinh,  nghi  hoặc  bất  tín,  bất  phục  thọ  trì,  vị  nhân  diễn 

 thuyết. 

  

便於是經。疑惑不信。不復受持。為人演說。  

  

 (Bèn  ngờ  vực  chẳng  tin  kinh  này,  chẳng  còn  thọ  trì,  vì  người  khác 

 diễn nói)  



Phiền  não  hiện  tiền,  Phật  nói  thế  nào  họ  cũng  chẳng  tin,  sanh  khởi 

nghi hoặc, từ đó trở đi chẳng nói nữa. Sự việc như vậy, hạng người như vậy 

chúng  ta  lắng  tâm  quán  sát  thấy  có  rất  nhiều.  Chúng  ta  thường  nói   “thoái 

 tâm, thoái chuyển”,  tức là chỉ những người vừa được nhắc đến ở đây. 



Chánh kinh:  

 

 Thời  Ma  Ba  Tuần  kiến  thị  sự  dĩ,  vị  cuống  hoặc  cố,  tác  tỳ-kheo 

 tướng, lai đáo kỳ sở. 

  

時魔波旬。見是事已。為誑惑故。作比丘像。來到其所。   

  

 (Khi  ấy  Ma  Ba  Tuần  thấy  việc  như  vậy  rồi,  nhằm  lừa  gạt  nên  hiện 

 tướng tỳ-kheo, đến chỗ kẻ ấy)  



Nếu  ai  ngã  lòng,  ắt  sẽ  hoài  nghi  kinh  giáo,  rất  tệ  vậy!  Yêu  ma,  quỷ 

quái ở bên cạnh trông thấy rất rõ ràng, quý vị tín tâm vừa dao động, chúng 

nó đến liền. Ma hóa thành tỳ-kheo, đó là một loại. Còn có loại ma cũng đầu 

thai  trong  thế  gian  này,  ứng  hóa  trong  thế  gian  này,  xuất  gia  làm  pháp  sư. 

Kinh Lăng Nghiêm từng nói:  “Tà sư thuyết pháp như hằng hà sa” , cũng là 

nói về thời đại này vậy! Vậy những tà sư đó là ai? Là con cháu của Ba Tuần, 

con cháu Ma Vương. 



Lúc đức Thế Tôn còn tại thế, Ba Tuần (Ma Vương) cũng rất hộ trì đức 

Thế  Tôn,  nhưng  chẳng  muốn  cho  các  chúng  sanh  đều  thoát  khỏi  tam  giới. 

Người  ta  thoát  khỏi  tam  giới  hết  thì  những  kẻ  bị  Ma  thống  trị  giảm  thiểu, 

đều thoát đi  hết, Ma chẳng  thích thú  gì.  Khi ấy, có  lần Ma thưa cùng Phật: 

 “Tôi  phải  phá  hoại  Phật  pháp” .  Phật  bảo  Ma:   “Phật  pháp  là  chánh  pháp, 

 chẳng  có  năng  lực  nào  có  thể  phá  hoại  Phật  pháp  cả”.   Ma  cười  cợt  nói: 

 “Tôi đợi đến thời kỳ Mạt Pháp, tôi sai con cháu đi xuất gia, mặc lấy ca-sa 

 phá  hoại  Phật  pháp” .  Thế  Tôn  nghe  nói  thế,  không  đáp  lấy  một  câu,  ứa 

nước mắt. Bởi thế, mới nói thí dụ: Ví như trùng trong thân sư tử lại ăn thịt sư 

tử.  Những  kẻ  ấy  chẳng  phải  là  đệ  tử Phật,  là  con  cháu  Ma  Vương  đến  tiêu 

diệt  Phật  pháp.  Chúng  ta  thấy  đó,  những  kẻ  ấy  mang  hình  tướng  tỳ-kheo, 

xuất gia vậy. 



Chánh kinh:  

 

 Lai đáo kỳ sở, thuyết như thị ngôn:  

  

 - Thử chư kinh điển giai thị thế tục thiện văn từ giả chi sở chế tạo, 

 phi thị Như Lai chi sở tuyên thuyết. 

  

來到其所。說如是言。此諸經典。皆是世俗。善文詞者。之所製

造。非是如來。之所宣說。   

  

 (Đến chỗ kẻ ấy, nói như thế này:  

  

 - Các kinh điển này đều là do kẻ giỏi văn chương trong thế tục chế tạo 

 ra, chẳng phải do đức Như Lai tuyên nói)  



Trong xã hội hiện tại, khắp nơi nghe thấy nói pháp này chẳng phải do 

đức  Phật  nói,  kinh  kia  chẳng  do  đức  Phật  nói,  thậm  chí  toàn  bộ  kinh  Đại 

Thừa  đều  chẳng  phải  do  đức  Phật  giảng.  Chẳng  những  nói  như  thế  không 

thôi, còn có rất nhiều trước tác nữa kia! Khiến cho con người đối với chánh 

pháp khởi lòng nghi hoặc, chẳng những tín tâm lui sụt, mà chướng ngại hết 

thảy chúng sanh tu học chánh pháp, tin hiểu chánh pháp. Cái tội ấy rất nặng! 



Chánh kinh:  

 

 Hà dĩ cố? Thử kinh sở thuyết công đức lợi ích, nhữ giai bất đắc.   

  

何以故。此經所說。功德利益。汝皆不得。   

  

 (Vì sao thế? Những công đức, lợi ích nói trong kinh này, các ông đều 

 chẳng đạt được)    



Bọn  họ  nói  rất  có  lý,  quý  vị  cứ  nghĩ  kỹ  đi:  Bọn  họ  nói  cả  trăm  câu, 

chín mươi chín câu đều rất hợp đạo lý, chỉ có một câu độc hại, một câu độc 

hại ấy hại chết quý vị đó nghe! Bởi thế, trong thời kỳ Mạt Pháp, quý vị gặp 

được chánh pháp, chân thiện tri thức là do thiện căn, phước đức, nhân duyên 

trong quá khứ đấy! 



Chánh kinh:  

 

 Do Ma Ba Tuần, như thị cuống hoặc.   

  

由魔波旬。如是誑惑。  

  

 (Do Ma Ba Tuần dối gạt, mê hoặc như thế)  



 “Cuống”  (誑) là lừa dối,  “hoặc”  (惑) là mê hoặc, 



Chánh kinh:  

 

 Ư thử Không tánh, nghĩa lợi tương ứng, thậm thâm khế kinh, tâm 

 sanh  nghi  hoặc,  khởi  chư  tránh  luận,  bất  phục  thọ  trì,  độc  tụng,  diễn 

 thuyết.   

  

於此空性。義利相應。甚深契經。心生疑惑。起諸諍論。不復受

持。讀誦。演說。   

  

 (Đối với khế kinh rất sâu, tương ứng với tánh Không và nghĩa lợi này, 

 lòng sanh ngờ vực, khởi các tranh cãi, chẳng còn thọ trì, đọc tụng, diễn nói)  



Câu  này  chỉ  chung  các  kinh  luận  Đại  Thừa.  Đối  với  kinh  luận  Đại 

Thừa sanh lòng ngờ vực, đây kia tranh luận. Hiện tại, bị tranh cãi nhiều nhất 

là kinh  Lăng Nghiêm,  luận Đại Thừa  Khởi  Tín  và kinh Đại  Phương  Quảng 

Phật Hoa Nghiêm. Chúng tôi đọc đến đoạn kinh này liền hiểu nguyên nhân. 

Trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  chúng  ta  thấy  có  hiện  tượng  ấy  thì  biết  cũng  là 

chuyện bình  thường. Vì sao? Phật đã nói rồi  mà! Nếu không có hiện tượng 

này, há chẳng phải là trong kinh này đức Phật đã nói dối ư? Bởi vậy, trong 

lúc  này, [có những kẻ] phá  hoại Phật pháp, tranh cãi Phật pháp thì chính  là 

hiện tượng bình thường, đức Phật đều nói đến cả rồi! Điều khẩn yếu nhất là 

tự chúng ta phải nên tu học như thế nào, đó mới là điều rất trọng yếu. 



Đức Phật giảng hết thảy các kinh trong bốn mươi chín năm, mục đích 

nhằm độ các chúng sanh căn tánh bất đồng, điều này nhất định phải hiểu cho 

rõ! Hết thảy các kinh đều là tài liệu giảng dạy, đều là sách giáo khoa. Giáo 

học nhà Phật giống như một đại học hoàn chỉnh, trong ấy các khoa hệ đều có 

đủ.  Ta  thuộc  trình  độ  nào,  học  theo  học  hệ  ấy,  phải  hiểu  rõ  điều  này!  Ta 

thuộc học hệ nào, sách giáo khoa của học hệ ấy là môn chánh để tu tập, nhất 

định ta phải học cho giỏi. Những gì chẳng thuộc vào học hệ của mình, chẳng 

cần phải học, vì chúng chẳng dính dáng gì đến ta hết cả! 



Ta  học  về  Văn  Học,  các  tài  liệu  Văn  Học  chẳng  đọc,  lại  đi  đọc  các 

sách  thuộc  bộ  môn  Y  Học,  có  tốt  nghiệp  nổi  không?  Có  học  thành  công 

được không? Vậy thì, Đại Thừa Phật pháp đến thời đại Tùy - Đường, những 

cao tăng đại đức phân biệt theo căn tánh  bất đồng của chúng sanh  mà kiến 

lập  tông  phái;  tông  phái  là  phân  khoa,  phân  hệ.  Quý  vị  học  theo  tông  phái 

nào, tông phái ấy có một hệ thống kinh luận riêng. Tịnh Độ Tông của chúng 

ta kinh luận ít nhất! Nguyên lai chỉ có ba kinh một luận, đến hiện tại, do các 

tổ  sư  đại  đức  thêm  vào  hai  bộ  nữa  nên  mới  có  năm  kinh  một  luận.  Trong 

khoa hệ của chúng ta, chỉ có năm kinh một luận, tiêu chuẩn tu học phải dựa 

vào năm kinh một luận. 



Trưa  hôm  nay,  có  một  vị  đồng  tu  hỏi  tôi:  “Có  người  nói,  chúng  ta 

niệm  Phật  nếu không ăn chay sẽ chẳng thể vãng sanh,  người ấy đến hỏi tôi 

ông ta có  nhất  định phải ăn chay  hay không?”  Tôi chưa từng  nghe  nói  như 

vậy. Đức Phật dạy chúng ta  “y pháp bất y nhân”.  Trong khoa hệ của chúng 

ta, năm kinh một luận chẳng thấy có lời thuyết pháp như thế. Có người nói 

trong kinh  Lăng Già  nói  như thế. Chúng ta chẳng  học kinh  Lăng Già, kinh 

Lăng  Già  thuộc  về  khoa  hệ  khác,  nên  ta  chẳng  học  kinh  Lăng  Già.  Quý  vị 

phải  hiểu rõ đạo  lý  này!  Kinh  luận trong tông  mình chẳng  thuyết pháp  như 

thế,  đương  nhiên  là  ăn  chay  bồi  dưỡng  tâm  từ  bi  của  mình,  bởi  lẽ,  chẳng 

nhẫn tâm ăn thịt hết thảy chúng sanh. Mục đích là ở chỗ này! 



Người  niệm  Phật  như  thế  nào  mới  gọi  là  người  thật  thà  niệm  Phật? 

Thế  nào  là  thật  thà?  Tuân  theo  đúng  năm  kinh  một  luận  là  thật  thà!  Ngoài 

năm  kinh  một  luận  mà  còn  đèo  bồng  thêm  kinh  khác  thì  chẳng  thật  thà! 

Ngoài những thứ thuộc khoa mình, quý vị đem những thứ của khoa khác bỏ 

thêm  vào,  tức  là  quý  vị  chẳng  chắc  thật!  Điều  này  có  khác  gì  với  việc  học 

hành trong nhà trường đâu! Hiện thời, chúng ta chọn lựa Tịnh Độ tông, chứ 

đâu  có  chọn  tông  nào  khác.  Lẽ  đương  nhiên  là  cũng  có  thể  tham  khảo  các 

tông khác, nhưng tham khảo theo nguyên tắc nào? Tương ứng với kinh điển 

trong tông của mình thì mình dùng để tham khảo, chẳng tương ứng với tông 

của  mình, ta chẳng dùng, chẳng  nhắc tới, đó  mới  gọi  là “chắc thật”! Chẳng 

phải là đọc hết tất cả các kinh luận; cũng như tất cả sách vở thuộc các phân 

khoa trong trường đều phải đọc hết thì có hợp lý hay chăng? 



Hiểu  rõ  nguyên  tắc  này  rồi,  tối  thiểu  là  có  thể  giúp  cho  quý  vị  trừ 

được nghi  hoặc, thâm  nhập  một  môn  vậy!  Chúng ta đạt được thành tích thì 

thành tích là của chung. Bất luận tu học pháp môn nào, thành tích nhất định 

phải là phiền não nhẹ, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mỗi năm một ít đi, 

trí huệ mỗi năm một nhiều hơn, đó là sanh trí huệ. Biểu hiện ra ngoài là thân 

thể nhất định mỗi năm một khỏe hơn. Vì sao? Cảnh tùy tâm chuyển, tâm quý 

vị chân thành, thanh tịnh, từ bi thì tướng mạo, thể chất sẽ chuyển biến theo 

tâm.  Điều  này  chẳng  thể  lừa  người  khác  được.  Người  ta  trông  thấy  quý  vị, 

lại thấy ngôn ngữ, cử chỉ, quý vị đạt đến cảnh giới nào, tu hành có công phu 

hay chăng đều biểu hiện ra ngoài, quyết định chẳng thể bịp người khác được. 

Có  bịp  là  bịp  kẻ  ngu  si,  chẳng  bịp  nổi  người  có  trí  huệ,  người  có  học  vấn, 

người có đức hạnh, họ vừa thấy là biết rõ ngay. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Bỉ chư ngu nhân bất năng liễu tri.   

  

彌勒。彼諸愚人。不能了知。   

  

 (Này Di Lặc! Những kẻ ngu kia chẳng thể hiểu rõ)  



Người ngu si chẳng biết đâu! 



Chánh kinh:  

 

 Do tự nghiệp cố, bất năng hoạch bỉ thù thắng công đức. 

  

由自業故。不能獲彼。殊勝功德。   

  

 (Do  nghiệp  của  chính  mình,  chẳng  thể  đạt  được  công  đức  thù  thắng 

 kia)  



Nghĩa  lý  rất  sâu,  công  đức  thù  thắng  giảng  trong  kinh  vì  sao  kẻ  ấy 

chẳng thể đạt được? Chẳng đạt được là do nghiệp chướng sâu nặng chướng 

ngại. 



Chánh kinh:  

 

 Tự nghiệp tiêu dĩ, quyết định đương đắc như thị công đức.   

  

自業消已。決定當得。如是功德。   

  

 (Nghiệp  của  chính  mình  tiêu  rồi  thì  nhất  định  sẽ  đạt  được  công  đức 

 như thế)  



Nghiệp  chướng  quý  vị  tiêu  rồi,  liền  đạt  được.  Lúc  ban  đầu,  tôi  mới 

học  Phật,  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi,  Ngài  bảo:   “Trong  nhà  Phật  hữu  cầu 

 tất  ứng” .  Lời  Ngài  nói  là  thật,  chẳng  phải  giả,  nhưng  có  lúc  quý  vị  cầu 

chẳng  được,  chẳng  có  ứng.  Là  do  nguyên  nhân  nào?  Quý  vị  có  nghiệp 

chướng  đấy!  Quý  vị  tiêu  trừ  được  nghiệp  chướng  ấy,  sự  cảm  ứng  sẽ  hiện 

tiền; lấy ngay kinh này để ấn chứng. Vậy thì phải làm sao để tiêu trừ nghiệp 

chướng?  Nhất  định  phải  tu  pháp  sám  hối,  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi  điều 

này. 



Sám  hối  như  thế  nào?  Có  phải  là  lạy  Lương  Hoàng  Sám  hay  Thủy 

Sám đó chăng? Chẳng phải vậy. Đại Sư dạy tôi: Phát hiện lầm lỗi của chính 

mình, từ nay trở đi chẳng được tạo những lỗi lầm giống như thế nữa, đó mới 

là  sám  hối.  Ngài  dạy  tôi  sám  hối,  tiêu  nghiệp  chướng  như  thế.  Đó  là  chân 

sám hối đấy! Pháp hội chỉ là gây hình thức náo nhiệt, nếu quý vị chẳng hiểu 

rõ ý nghĩa, sẽ chẳng thể đoạn ác, tu thiện, sửa lỗi, đổi  mới, chẳng mảy  may 

liên can gì đến sám hối cả. Nhất định phải biết điều này! 



Trong  truyện  ký  của  pháp  sư  Đàm  Hư,  tôi  cũng  thấy  có  một  câu 

chuyện rất hay. Ảnh Trần Hồi Ức Lục là cuốn truyện ký của cụ Đàm, chính 

miệng  cụ  Đàm  kể,  pháp  sư  Đại  Quang  ghi  lại.  Trong  đó  có  đoạn  kể  câu 

chuyện “tám năm đóng cửa đọc kinh Lăng Nghiêm”. Quý vị hãy xem đó: Có 

một  vị  cư  sĩ  chưa  xuất  gia,  mỗi  ngày  đọc  kinh  Lăng  Nghiêm,  nghiên  cứu 

nghĩa lý kinh Lăng Nghiêm. Sau tám năm ông ta có chút điểm tâm đắc. Lúc 

chợp mắt giữa trưa, có mấy quỷ hồn đến cầu ông ta siêu độ, ông ta nhận ra 

họ đều là những người mình biết trong quá khứ. Ông ta bèn hỏi họ:  



- Quý vị cầu tôi siêu độ thì cũng được, nhưng siêu độ bằng cách nào? 



- Chỉ cần ông đáp ứng cho là được. 



- Được, tôi đáp ứng. 



Ông ta thấy những quỷ hồn ấy bám lấy đầu gối, bám lấy bả vai mình 

để lên trời, tất cả là bốn người, chẳng có hình thức nào khác. Chẳng có hình 

thức gì khác, là do dựa vào đâu? Dựa vào công phu tu trì của ông ta. Bởi thế, 

ở đây nói nghiệp chướng tiêu trừ thì những công đức, lợi ích được nói trong 

kinh này nhất định có thể đạt được vậy! 



---o0o--- 



11. Phát mười thứ tâm có thể sanh về thế giới Cực Lạc 





Chúng ta lại xem tiếp đoạn kinh sau cùng; đoạn thứ mười lăm là tổng 

kết toàn kinh. 







Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật ngôn:  

  

 - Thế Tôn! Như Phật sở thuyết A Di Đà Phật Cực Lạc thế giới công 

 đức  lợi  ích,  nhược  hữu  chúng  sanh  phát  thập  chủng  tâm,  tùy  nhất  nhất 

 tâm, chuyên niệm hướng ư A Di Đà Phật. Thị nhân mạng chung, đương 

 đắc vãng sanh bỉ Phật thế giới. 

  

爾時。彌勒菩薩白佛言。世尊。如佛所說。阿彌陀佛。極樂世界

。功德利益。若有眾生。發十種心。隨一一心。專念向於。阿彌陀佛

。是人命終。當得往生。彼佛世界。   

  

 (Lúc bấy giờ, Di Lặc Bồ Tát bạch Phật rằng:  

  

 - Bạch Thế Tôn! Như đức Phật nói công đức lợi ích của thế giới Cực 

 Lạc của Phật A Di Đà, nếu có chúng sanh phát mười thứ tâm, với mỗi một 

 tâm,  chuyên  niệm  hướng  về  A Di  Đà  Phật,  người  ấy  mạng  chung,  sẽ  được 

 vãng sanh thế  giới Phật ấy)  



Di  Lặc  Bồ Tát nói  mấy câu  này  là  vì chúng ta  xin đức Thế  Tôn  giới 

thiệu thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, đấy là chuyện Phật thường giảng. 

Ba kinh là chuyên nói; trừ ba kinh ra, mọi lúc giảng kinh, Phật đều nhắc đến 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Người  Hoa  không  có  tâm  nhẫn  nại,  chẳng 

bằng  người  Nhật  Bản.  Người  Nhật  Bản  đã  soạn  bộ  Tịnh  Độ  Toàn  Thư (có 

khả  năng  là  hiện  thời  ở  Đài  Loan  cũng  có  xuất  bản).  Họ  đã  thật  sự  kiểm 

trong  Đại  Tạng  Kinh,  tìm  thấy  trong  Đại  Tạng  có  tổng  cộng  hơn  hai  trăm 

bản kinh  luận  giới thiệu  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới, có  những phần  văn 

tự  rất  rõ  rệt,  giảng  thật  rõ  ràng,  chẳng  hạn  như kinh  này  giảng  rất  rõ  ràng. 

Bởi  thế, cổ đức  nói:  “Thiên kinh vạn luận, xứ xứ chỉ quy”  (Ngàn kinh  vạn 

luận đâu đâu cũng chỉ quy [Tịnh Độ]). 



Trong  bốn  mươi  chín  năm,  đức  Thế  Tôn  giảng  rất  nhiều  kinh  luận, 

chúng  ta có thể nói  là tối  hậu đều quy  hết  về Tịnh Độ - “thù  đồ đồng quy” 

(đường lối tuy khác nhau nhưng đều dẫn về cùng một nơi).  “Như đức Phật 

 nói công đức, lợi ích của thế giới Cực Lạc của  Phật  A Di Đà”  là điều đức 

Phật  thường  giảng,  vậy  thì  mười  tâm  này,  nhất  định  đức  Phật  đã  từng  nói 

đến. Nếu không, sao Di Lặc lại hỏi? 



“Phát mười thứ tâm, với mỗi một tâm, chuyên niệm hướng về A Di Đà 

 Phật”  là  như  kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói:  “Phát  Bồ  Đề  tâm,  một  bề  chuyên 

 niệm”.  Dưới đây  là  mười thứ tâm,  là tâm  gì  vậy?  Thưa cùng quý  vị,  là  Bồ 

Đề tâm. Nói  “phát Bồ Đề tâm”  là nói tổng quát đấy. 



Làm  sao  phát  được  Bồ  Đề  tâm?  Tâm  như  thế  nào  mới  gọi  là  Bồ  Đề 

tâm?  Mười  thứ  tâm  nói  ra  ở  đây  đều  là  sự  tướng  cụ  thể  của  Bồ  Đề  tâm; 

chúng  ta tu pháp  môn Niệm  Phật có  hay không có  mười tâm  này. Nếu thật 

sự có, sẽ là chân chánh phát Bồ Đề tâm. Nếu không có những tâm ấy, phải 

gấp phát khởi đi! 



Chánh kinh:  

 

 Thế  Tôn!  Vân  hà  danh  vi  phát  thập  chủng  tâm?  Do  thị  tâm  cố, 

 đương đắc vãng sanh bỉ Phật thế giới. 

  

世尊。何等名為。發十種心。由是心故。當得往生。彼佛世界。   

  

 (Bạch Thế Tôn! Thế nào gọi là phát mười thứ tâm? Do những tâm ấy 

 sẽ được vãng sanh thế giới Phật ấy)  

  

Di Lặc Bồ Tát từ bi thay chúng ta khải thỉnh.   

  

Chánh kinh:  

 

 Phật cáo Di Lặc Bồ Tát ngôn:  

  

 -  Di  Lặc!  Như  thị  thập  tâm  phi  chư  phàm  ngu,  bất  thiện  trượng 

 phu, cụ túc phiền não giả chi sở năng phát. 

  

佛告彌勒菩薩言。彌勒。如是十心。非諸凡愚。不善丈夫。具煩

惱者。之所能發。   

  

 (Đức Phật bảo Di Lặc Bồ Tát rằng:  

  

 - Này Di Lặc!  Mười tâm như  thế chẳng phải là những kẻ phàm ngu, 

 trượng phu bất thiện, kẻ trọn đủ phiền não mà hòng phát khởi nổi)  



Thích Ca Mâu Ni Phật nói câu này, chẳng phải là có cùng một ý nghĩa 

với  câu   “chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên  để  được 

 sanh  về  cõi  kia”  trong  kinh  Di  Đà  đó  sao?  Tuy  Tịnh  Độ  là  đạo  dễ  hành, 

nhưng chẳng phải là ai cũng có thể vãng sanh đâu nhé! Những ai thiện căn, 

phước đức, nhân duyên chẳng đủ, sẽ chẳng thể vãng sanh. Ở đây kinh nói là 

 “chẳng  phải  là  những  kẻ  phàm  phu” ,  nói  cách  khác,  nếu  quý  vị  thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên đầy đủ, quý vị chẳng phải là phàm ngu đâu nhé! Có 

thật  không?  Quý  vị  đọc  kinh  Vô  Lượng  Thọ  cho  thật  kỹ,  kinh  Vô  Lượng 

Thọ  chẳng  nói  rất  rõ  [người  tu  Tịnh  Độ]  chẳng  phải  là  phàm  ngu  đó  sao? 

Quý vị là hạng người nào vậy? Là đệ tử bậc nhất của đức Như Lai đó nghe. 

Đó chính  là  lời đức  Phật  Thích Ca Mâu Ni  nói,  hết thảy chư Phật Như Lai 

đều thừa nhận. 



Nếu phát những tâm này, sẽ được hết thảy chư Phật hộ niệm, hết thảy 

thiên,  long,  thiện  thần  bảo  hựu  quý  vị  liền!  Bởi  thế,  “kẻ  trượng  phu  bất 

 thiện”,  kẻ ngu si, kẻ phiền não nặng nề, nhất định chẳng thể phát khởi những 

tâm  này.  Lời  nói  này  rất  rõ  ràng,  rất  minh  bạch;  vậy  thì  mười  tâm  này  là 

trọng  yếu.  Chúng  ta  phát  chẳng  nổi  thì  phải  biết  là  phiền  não  rất  nặng,  tập 

khí  rất  sâu,  phải  nỗ  lực  khắc  phục  chướng  ngại  của  chính  mình,  nhất  định 

phải nghiêm cẩn học tập, khiến cho  mình được Phật gia trì. Những lời kinh 

dạy là gia trì, chúng ta thật sự giác ngộ, thật sự chịu làm, chịu học. Nếu chịu 

học thì sẽ chịu phát những tâm này. 



Chánh kinh:  

 

 Hà đẳng vi thập? Nhất giả, ư chư chúng sanh, khởi ư đại từ, vô tổn 

 hại tâm. 

  

何等為十。一者。於諸眾生。起於大慈。無損害心。   

  

 (Những gì  là mười? Một là đối với các chúng sanh, khởi tâm đại từ, 

 không có tâm tổn hại)  



Trong mười tâm này, từ bi được nêu lên đầu tiên. Phật pháp lấy từ bi 

làm gốc, phương tiện làm cửa. Hết thảy chư Phật, Bồ Tát tâm đều đại từ, đại 

bi, chẳng có tâm từ bi sẽ chẳng tương ứng. Vì thế, nhất định phải bồi dưỡng 

tâm  từ  bi  của  chính  mình.  Trong  từ  bi,  tối  trọng  yếu  là  đối  với  hết  thảy 

chúng sanh, nhất định chẳng có tâm tổn hại, chẳng được có ý niệm ấy. Nếu 

muốn  làm  tổn  thương  một  chúng  sanh  thì  lợi  ích  chân  thật  đối  với  chúng 

sanh ấy bị tổn hủy, chẳng còn có tâm từ bi nữa. 



Chánh kinh:  

 

 Nhị giả, ư chư chúng sanh, khởi ư đại bi, vô bức não tâm. 

  

二者。於諸眾生。起於大悲。無逼惱心。   

  

 (Hai  là  đối  với  các  chúng  sanh,  khởi  lòng  đại  bi,  không  có  tâm  bức 

 bách, làm khổ họ)  



Chẳng  được  áp  bức  chúng  sanh,  chẳng  thể  vì  phân  biệt  ta  người  mà 

khởi lên phiền não, nếu không, tâm bi của quý vị chẳng còn nữa. “Từ” là ban 

vui, “bi” là dẹp khổ. Phải giống như chư Phật Như Lai, thương xót hết thảy 

chúng sanh, thời thời khắc khắc, ở bất cứ nơi đâu,  luôn  mang  lòng  giúp đỡ 

chúng  sanh  phá  mê,  khai  ngộ,  lìa  khổ,  được  vui!  Những  khổ  gì?  Khổ  tam 

giới,  khổ  luân  hồi.  Thật  sự  giúp  đỡ  họ  đoạn  phiền  não,  mở  mang  trí  huệ, 

niệm Phật vãng sanh, đó là cách thật sự thoát lìa luân hồi trong một đời này! 



Tu  học  các  pháp  môn  khác,  nói  trên  phương  diện  lý  luận  thì  chẳng 

lầm  bởi  pháp  môn bình  đẳng chẳng có cao, thấp;  nhưng  vì chúng sanh căn 

tánh bất đồng, phiền  não tập khí sai khác, học  những pháp  môn khác, chưa 

chắc  đoạn  được  phiền  não.  Pháp  môn  Niệm  Phật  này  chẳng  cần  phải  đoạn 

phiền não, thật rất thuận tiện, chỉ cần một câu Phật hiệu, niệm cho đạt công 

phu, chế phục được phiền não, như vậy sẽ có thể vãng sanh. Có một số đồng 

tu đến  hỏi tôi: Một  mặt  niệm Phật,  một  mặt vẫn khởi  vọng tưởng,  một  mặt 

đọc kinh, một mặt vẫn là vọng tưởng, hỏi tôi làm cách nào đây? Tôi nói:  



- Quý vị học lâu chưa? 



- Hai ba năm rồi, là do nguyên nhân nào? 



- Công phu chưa đắc lực. Cũng có thể  là do quý  vị chẳng dụng công 

nên công phu chẳng khởi tác dụng. 



Người biết dụng công thì niệm Phật hiệu theo cách nào? Quý vị chẳng 

nhất định mỗi ngày phải niệm mấy vạn tiếng. Ý niệm vừa khởi lên bèn A Di 

Đà Phật. Cổ đức nói:  “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ biết chậm”.  Có phiền não 

tập  khí,  đương  nhiên  quý  vị  phải  khởi  niệm.  Quý  vị  chẳng  khởi  niệm  đâu 

còn  là  phàm  phu  nữa,  mà  là  Bồ  Tát  rồi!  Lục  đạo  phàm  phu  nhất  định  phải 

khởi  ý  niệm,  bởi  thế,  chẳng  sợ  ý  niệm  khởi,  chỉ  sợ  quý  vị  nhận  biết  quá 

chậm. 



Trong pháp môn chúng ta, thế nào là giác? A Di Đà Phật là giác. Một 

niệm khởi lên, chẳng cần biết đó là thiện niệm hay ác niệm; ác niệm là vọng 

niệm, mà thiện niệm cũng là vọng niệm, vô niệm cũng chẳng được. Có niệm 

là  vọng  tưởng,  vô  niệm  là  vô  minh,  đều  chẳng  đúng  cả!  Bởi  thế  một  niệm 

khởi  lên,  A  Di  Đà  Phật!  Chuyển  biến  ý  niệm  ngay  lập  tức  thì  gọi  là  “biết 

niệm  Phật”.  Quý  vị  chú  ý  điều  này,  dụng  công  ngay  tại  đó,  ắt  hai,  ba  năm 

vọng niệm tự nhiên giảm thiểu, có lúc công phu đắc lực. 



Đương  nhiên,  trong  đây  có  một  nguyên  tắc  rất  trọng  yếu,  tức  là  như 

phần  trên  đã  nói,  phải  phá  mê,  khai  ngộ!  Ngộ  điều  gì?  Ngộ  các  thứ  trong 

nhân  gian  đều  là  giả,  chẳng  phải  thật.  Nếu  quý  vị  thật  sự  giác  ngộ  minh 

bạch,  ắt  sẽ  buông  xuống.  Những  lo  buồn,  vướng  víu  trong  tâm  đều  buông 

xuống hết, điều này giúp cho công phu đắc lực rất nhiều. Bởi thế, nhất định 

phải hiểu thân tâm, thế giới đều là chẳng thể được. Kinh Kim Cang dạy như 

 “mộng,  huyễn,  bọt  nước,  ảnh”   chính  là  dạy  quý  vị  thấy  thấu  suốt.  Đó  là 

chân tướng của sự thật: “Chẳng có gì là thật hết!”  “Vạn pháp đều bỏ hết, chỉ 

 mỗi  nghiệp  tùy  thân” .  Lẽ  nào  đành  vì  vọng  niệm,  phiền  não  mà  tạo  tác  ác 

nghiệp ư? Như thế là thật ngu si, thật chẳng đáng vậy. 



Bởi  thế,  nhất  định  phải  thấy  thấu  suốt,  phải  buông  xuống,  sẽ  dùng 

được  Phật  hiệu  đắc  lực.  Có  được  công  phu  như  thế  là  tốt,  hai  ba  năm  bèn 

vãng  sanh  là  chuyện  cầm  chắc,  thật  sự  muốn  đi  lúc  nào  sẽ  đi  lúc  ấy  là 

chuyện cầm chắc. Vì thế, tâm từ bi là trọng yếu. Chẳng có tâm từ bi sẽ chẳng 

tương  ứng.  Dù  niệm  Phật  giỏi  đến  đâu,  thậm  chí  công  phu  giỏi  đến  đâu, 

cũng chẳng thể vãng sanh; vì sao vậy? Bởi lẽ, tâm lý quý vị có chướng ngại 

đối với chư Phật, Bồ Tát, và hải hội đại chúng nơi Tây Phương Cực Lạc thế 

giới.  Quý  vị  đến  đó,  quý  vị  chẳng  quen  thấy  họ,  họ  cũng  chẳng  quen  thấy 

quý vị, chẳng thể ở cùng một chỗ được! Bởi vậy, quý vị chẳng đến đó được. 



Mỗi  một  người  vãng sanh  Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới đều  trọn  đủ 

mười tâm.  Trong  mười  tâm  này,  hễ có được  một  điều thì chín điều kia đều 

có  cả.  Nếu  quý  vị  bảo  tôi  có  chín  tâm,  còn  một  tâm  có  chút  vấn  đề,  thì  cả 

mười tâm quý vị đều chẳng có! Một chính là hết thảy, hết thảy chính là một. 

Bởi thế, chẳng thể coi chúng như mười điều riêng rẽ, mà phải là một chỉnh 

thể, tức là một thể mà có mười khía cạnh, tức là mười khía cạnh của Bồ Đề 

tâm, chẳng thể khiếm khuyết bất cứ một điều nào. 



Chánh kinh:  

 

 Tam giả, ư Phật chánh pháp, bất tích thân mạng, nhạo thủ hộ tâm. 

  

三者。於佛正法。不惜身命。樂守護心。   

  

 (Ba là đối với chánh pháp của Phật, chẳng tiếc thân mạng, tâm thích 

 gìn giữ)  



Đối với chánh pháp của đức Phật, hiện tại chúng ta tu học pháp môn 

Tịnh  Độ,  thì  chánh  pháp  là  năm  kinh  một  luận,  nhất  định  phải  y  giáo  tu 

hành. Dẫu  gặp bất cứ tai  nạn  nào, thậm chí tổn thất sanh  mạng cũng chẳng 

hề tiếc, ta vẫn quyết định chẳng quay đầu, chẳng canh cải, vẫn giữ lòng tin 

kiên định như thế, cứ giữ chặt pháp môn này. Đối với người khác, cũng đem 

pháp  môn  này  khuyên  lơn,  khích  lệ,  tự  hành,  dạy  người  sống  trong  chánh 

pháp. 



Chánh kinh:  

 

 Tứ giả, ư nhất thiết pháp, phát sanh thắng nhẫn, vô chấp trước tâm. 

  

四者。於一切法。發生勝忍。無執著心。   

  

 (Bốn  là  đối  với  hết  thảy  pháp,  phát  sanh  tâm  nhẫn  thù  thắng,  không 

 lòng chấp trước)  



Tâm  thứ  ba  trong  phần  trên  là  đối  với  sự  chọn  lựa  tu  tập  của  chính 

mình,  giống  như chúng ta đi  học, chúng ta theo khoa  hệ nào, tin tưởng  vào 

khoa ấy, quyết định chẳng thay đổi, học xong bốn năm là tốt nghiệp. Nhưng 

đối  với  những  bạn  đồng  học  chẳng  cùng  một  khoa  hệ,  tức  là  những  người 

chẳng  theo  cùng  một  pháp  môn,  chẳng  cùng  tông  phái,  chúng  ta  phải  tôn 

kính, chẳng được phỉ báng đó nghe! 



Bởi thế, phải  “phát sanh thắng nhẫn”.  Thắng (勝) là thù thắng, Nhẫn 

(忍) là thừa nhận, chấp nhận, đồng ý. Pháp môn của họ cũng là pháp môn vô 

thượng,  cũng  có  thể  dùng  để  đạt  học  vị  tiến  sĩ,  chẳng  được  ôm  lòng  chấp 

trước. Chấp khoa của mình là số một, khoa của người ta là số hai; mình thù 

thắng, người ta chẳng bằng mình, như vậy là quý vị “khen mình, chê người”. 

Pháp  môn  kia  do  đức  Phật  nói,  quý  vị  báng  Phật.  Quý  vị  báng  Pháp,  [phỉ 

báng]  những  người  tu  học  theo  pháp  môn  ấy  và  đã  được  thành  tựu,  đấy  là 

quý vị báng Tăng! Tuy quý vị tu rất giỏi một môn, rất khá, nhưng do quý vị 

báng Tam Bảo, sẽ chẳng thể thành tựu.  “Phỉ báng Tam Bảo”,  quý vị cứ coi 

trong Giới kinh kết tội, A Tỳ địa ngục đấy nhé! 



Chúng ta phải dùng những tâm tư, thái độ như thế nào đối với những 

pháp môn khác? Phần năm mươi ba lần tham học trong kinh Hoa Nghiêm là 

một thí dụ tốt để áp dụng  vào  đây. Năm  mươi ba  vị  Bồ  Tát,  mỗi  một  vị tự 

mình đều tu  một pháp  môn  [khác biệt], bàn đến pháp  môn của  người khác, 

mỗi ngài đều bảo Thiện Tài: Ta chẳng được như người này người nọ, ta chỉ 

hiểu được mỗi một pháp môn này, chẳng giống như những vị Bồ Tát kia. Ta 

chẳng hiểu những pháp  môn đó, ngươi hãy qua chỗ họ thỉnh giáo. Tự mình 

khiêm hư, tán thán người khác vậy! 



Có  một số  người  nghe quý  vị thuyết pháp như thế sẽ bảo: “Kỳ quái! 

Ông đã khen  ngợi  pháp  môn ấy,  vì sao chẳng  tu pháp  môn đó?” Năm  xưa, 

tôi giảng kinh tại Hương Cảng, lão pháp sư Thánh Nhất ở Đại Dự Sơn mời 

tôi đến đạo  tràng của Ngài  giảng khai thị. Đạo tràng của Ngài  là đạo tràng 

Thiền  Tông  tham  Thiền.  Tôi  là  người  niệm  Phật,  tôi  đến  đó  cực  lực  khen 

ngợi  Thiền,  khen  ngợi  đạo  tràng,  khen  ngợi  pháp  môn,  khen  ngợi  pháp  sư, 

khen ngợi đại chúng đồng tu. Khen ngợi xong, người ta hỏi tôi:  



- Thưa pháp sư! Thiền hay như vậy, vì sao Ngài chẳng tu? 



- Tôi chẳng phải là hạng căn khí – tôi thật thà đáp lời. 



Tham  Thiền  phải  là  người  thượng  căn  mới  có  thể  khai  ngộ.  Tôi  là 

hạng hạ hạ căn, tôi làm sao sánh bằng người khác được. Tôi nói thật, tôi thật 

thà  niệm  Phật,  đới  nghiệp  vãng  sanh  là  may  lắm  rồi.  Hãy  nhớ  kỹ,  tự  mình 

phải  khiêm  hư,  phải  biết  khen  ngợi  người  khác,  phải  tôn  trọng  pháp  môn 

chẳng tương đồng, đối xử hòa mục, Phật pháp sẽ hưng vượng! Cổ đức nói: 

 “Nếu muốn cho Phật pháp hưng thịnh thì chỉ có Tăng khen ngợi Tăng”. Đôi 

bên  khen  ngợi  lẫn  nhau,  đối  xử  khiêm  hư  với  nhau,  Phật  pháp  bèn  hưng 

vượng.  Đừng  nghĩ  mình  tu  khá  quá,  cảm  thấy  đáng  nên  kiêu  ngạo,  ngạo 

mạn, coi thường người khác, coi thường pháp môn của người khác; chẳng hề 

biết tối hậu là tự mình hóa độ mình. Trong kinh này, đức Phật nói những đạo 

lý, những sự tình ấy rất nhiều, nên  “đối với hết thảy pháp, phát sanh thắng 

 nhẫn, không tâm chấp trước”.  



Chánh kinh:  

 

 Ngũ giả, bất tham lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng, tịnh ý lạc tâm. 

  

五者。不貪利養。恭敬。尊重。淨意樂心。   

  

 (Năm  là  chẳng  tham  lợi  dưỡng,  cung  kính,  tôn  trọng,  tâm  giữ  ý  lạc 

 thanh tịnh)  



Đây cũng chính là một khuôn phép lớn lao đức Phật dạy răn chúng ta 

trong  kinh  này.  “Lợi dưỡng”  chẳng được  đâu  nghe!  Vừa  nhiễm  lợi  dưỡng, 

tiền đồ bị hủy hoại ngay. Lợi dưỡng có vô lượng vô biên lỗi hại, chẳng được 

nhiễm. Bởi thế, người tu hành đời sống càng thanh bần càng tốt. Sống thanh 

bần sẽ chẳng lưu luyến thế giới này, tâm xuất ly thường sanh khởi. Điều ấy 

rất  tốt,  đạo  tâm  tăng  trưởng.  Nếu  tham  chấp  lợi  dưỡng,  A  Di  Đà  Phật  đến 

đón  quý  vị,  quý  vị  vẫn  chẳng  bỏ  được  đâu!  Ở  đây,  kinh  dạy  quý  vị  phải 

buông  bỏ  lợi  dưỡng,  phiền  lắm!  Cũng  đừng  tham  chấp  sự  cung  kính,  tôn 

trọng tham chấp, quyết định chẳng được mong cầu, dù người khác rất cung 

kính, rất tôn trọng. 



Chẳng hạn như ở nhiều nơi, người ta thỉnh tôi đến giảng kinh, tôi bảo 

họ trước là đừng tuyên truyền, họ vẫn cứ quảng cáo, vẫn cứ đăng báo, điều 

này quyết định chẳng nên. Nhiều lắm là báo cho tín đồ trong nhà quý vị, gọi 

điện  thoại,  phát  thông  tri  đơn  giản  cho  họ  biết  là  đủ  rồi,  chẳng  cần  phải 

quảng  cáo  chiêu  tập  người  đến  cho  thật  đông,  chẳng  phải  là  điều  hay  đâu! 

Hôm  đầu,  người  đến  đông  lắm.  Người  ta  nghe  tôi  giảng  một  bữa  sẽ  chẳng 

được như vậy nữa, hôm thứ hai không đến nữa, người đến nghe ít hơn một 

nửa.  Quý  vị  nói  có  phải  là  đạo  tràng  khó  coi  lắm  hay  không?  Người  ta  do 

chưa từng gặp mặt nên hiếu kỳ mà đến, kết quả là gặp mặt rồi chẳng biết để 

làm  gì  nữa! Đạo tràng thính chúng  mỗi  ngày  một  ít  là  tướng suy. Cần phải 

hiểu điều này! 



Tôi  chẳng  tuyên  truyền,  ngày  đầu  ba  người  đến  nghe,  ngày  thứ  hai 

năm  người  đến,  đó  là  tướng  đạo  tràng  hưng  vượng  đấy!  Tôi  ở  đây,  người 

đến mỗi ngày một đông! Phải hiểu điều này, đó là đường lối thành công. Bởi 

thế, chớ có quảng cáo, đừng giống như hát xướng, diễn tuồng, cứ phải chèo 

kéo, dụ dỗ, chẳng  nên  đâu!  Nếu quý  vị có thể  lìa bỏ  lợi dưỡng, cung kính, 

tôn trọng, thủy chung  gìn  giữ pháp  hỷ  thanh tịnh, cái   “ý lạc”  (sự  vui  thích 

nơi ý) ấy ta thường gọi là  “pháp hỷ sung mãn”.  





Chánh kinh:  

 

 Lục giả, cầu Phật chủng trí, ư nhất thiết thời, vô vong thất tâm. 

  

六者。求佛種智。於一切時。無忘失心。   

  

 (Sáu là cầu Phật chủng trí, trong hết thảy thời, tâm chẳng quên mất)  



Đây đúng thực là mục tiêu, phương hướng học Phật của chúng ta, mỗi 

thời,  mỗi  khắc  đều  chẳng  sai  lệch.  Mục  tiêu  gì?  “Cầu  Phật  chủng  trí”.  

 “Chủng trí”  là A-nậu-đa-la Tam-miệu Tam-bồ-đề (Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác). Chúng ta học Phật vì lẽ gì? Chính là vì điều này, chứ chẳng vì 

cái  gì khác. Chúng ta đạt đến Chánh Giác, tức  là  ngang  với  A  La  Hán; đạt 

đến Chánh Đẳng Chánh Giác chính là Bồ Tát, đắc Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh  Giác  là  viên  mãn  thành  Phật.  Đấy  là  mục  tiêu,  phương  hướng  học 

Phật chánh xác, chẳng được sai lệch mảy may. Vãng sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới  cũng  vì  lẽ  này.  Bởi  lẽ,  trong  thế  giới  này  chướng  ngại  quá 

nhiều,  hoàn  cảnh  tu  học  chẳng  tốt,  chẳng  dễ  gì  thành  tựu,  nên  đến  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới để thay đổi hoàn cảnh, vẫn chỉ vì việc này. 



Chánh kinh:  

 

 Thất giả, ư chư chúng sanh, tôn trọng, cung kính, vô hạ liệt tâm.   

  

七者。於諸眾生。尊重。恭敬。無下劣心。   

  

 (Bảy  là  đối  với  các  chúng  sanh  tôn  trọng,  cung  kính,  không  có  tâm 

 hèn kém)  



Chúng  ta  dùng  tâm  tư,  thái  độ  nào  để  đối  xử  với  người  khác,  để  đối 

đãi  hết  thảy  chúng  sanh?  Chẳng  phân  biệt,  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh,  bình 

đẳng  để  tu.  “Tôn  trọng”:  Dối  với  hết  thảy  chúng  sanh  đều  tôn  trọng,  cung 

kính, đều chẳng được có “tâm  hèn kém”.  “Hèn kém”   là khinh  mạn, coi rẻ. 

Nói tới tu kính thì kính là gì? Kính là tánh đức, quý vị thấy trong mười đại 

nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát, nguyện thứ nhất là  “lễ kính chư Phật”,  

đó là tu lễ kính chư Phật, tức là [lễ kính] chúng sanh hiểu theo nghĩa rộng. 



Hết thảy pháp đều do các duyên hòa hợp mà sanh. Thân thể của động 

vật  và  thân  thể  của  chúng  ta  đều  do  các  duyên  hòa  hợp  mà  sanh,  thực  vật 

cũng do các duyên hòa hợp mà sanh. Bàn, ghế tựa, ghế dài vẫn là các duyên 

hòa hợp mà sanh. Cho thấy: Đối với người, đối với vật, đối với sự đều phải 

tôn trọng, cung kính, đấy là học Phật! Tâm ấy là tâm Bồ Đề, tâm giác ngộ. 

Tâm giác ngộ nhất định phải làm như thế, chẳng làm được như thế thì chính 

là  mê  hoặc,  điên  đảo,  chưa  giác  ngộ.  Người  giác  ngộ  nhất  định  phải  tôn 

trọng, cung kính người khác. 



Chánh kinh:  

 

 Bát giả, bất trước thế luận, ư Bồ Đề phần, sanh quyết định tâm. 

  

八者。不著世論。於菩提分。生決定心。   

  

 (Tám  là  chẳng  dính  mắc  thế  luận,  sanh  tâm  quyết  định  nơi  Bồ  Đề 

 phần)  



 “Thế luận”  là học thuật, ngôn luận thế gian. Ở đây, kinh dạy  “chẳng 

 dính  mắc”,   chẳng  có  nghĩa  là  chẳng  được  tiếp  xúc,  chẳng  được  xem  đọc 

những  thứ  ấy;  mà  chỉ  có  nghĩa  là  “chớ  có  tham  chấp”.  Nếu  tham  chấp  sẽ 

sanh  lòng  yêu  thích  những  thứ ấy,  rất  phiền!  Chẳng  nên  yêu  thích,  chỉ  nên 

tùy  duyên.  Nếu  tâm  yêu  thích,  tham  chấp  thì  gọi  là  “phan  duyên”,  phan 

duyên là hỏng rồi. Tùy duyên là tốt vì là tùy hỷ công đức vậy.  “Với Bồ Đề 

 phần”,  Bồ Đề là giác, chẳng mê!  “Trước”  là mê, tham trước là  mê. Chẳng 

được mê đó nghe! Giác chẳng mê, đó là  “sanh tâm quyết định”.   



Chánh kinh:  

 

 Cửu  giả,  chủng  chư  thiện  căn,  vô  hữu  tạp  nhiễm,  thanh  tịnh  chi 

 tâm. 

  

九者。種諸善根。無有雜染。清淨之心。   

  

 (Chín là trồng các căn lành, tâm thanh tịnh chẳng có tạp nhiễm)  



Thiện căn theo pháp thế gian gồm có ba điều: vô tham, vô sân, vô si, 

đó gọi là ba thiện căn. Hết thảy thiện pháp thế gian xuất sanh từ đấy, bởi thế 

gọi là “ba thiện căn”. Đại pháp xuất thế gian, ta thường gọi là thiện căn của 

Bồ Tát. Thiện căn của Bồ Tát chỉ gồm một điều: Tinh Tấn. Các vị nhất định 

phải  nhớ  kỹ  chữ   “tinh  tấn”:  Tinh  là  thuần  nhất  không  tạp.  Chúng  ta  học 

Phật, tu Tịnh Độ, đối với năm kinh một luận, đọc tụng, thọ trì, vì người khác 

diễn nói là tinh tấn. 



Nếu chúng ta xen tạp những thứ thuộc tông phái khác vào để siêng tu, 

đó gọi là loạn tấn, tạp tấn, chứ chẳng phải là tinh tấn. Bởi lẽ, tinh tấn là thiện 

căn  của  Bồ  Tát,  nên  nhất  định  có  thành  tựu.  Điều  này  cho  thấy  thâm  nhập 

một  môn  rất  trọng  yếu,  thâm  nhập  một  môn  gọi  là  tinh  tấn.  Căn  tánh  con 

người chúng ta hiện thời, phần lớn chẳng bằng cổ nhân, đấy là sự thực. Tâm 

người hiện thời chẳng thanh tịnh như cổ nhân. Có thể nói: Đại đa số tâm cổ 

nhân là định. Người hiện tại tâm phập phều, chao động; cổ nhân có tâm nhẫn 

nại, người hiện tại không có tâm nhẫn nại. Nói là cầu cái mới, cầu thay đổi, 

cầu nhanh chóng, đều là biểu hiện tâm không nhẫn nại. 



Bởi thế, người thật sự muốn học, thật sự dụng công đều phải cầu lấy 

cách tu  học đơn thuần, giản tiện, dễ dàng. Bởi thế, chẳng  mong  mỏi  những 

chuyện phức tạp, khó khăn đều là do muốn tránh những thứ đó. Do vậy, tuy 

nói  là  Tịnh  tông  chỉ  có  năm  kinh  một  luận,  nhưng  nếu  chúng  ta  không  có 

năng lực, thời gian, hiện tại cuộc sống gian nan, công việc bận rộn, áp lực rất 

nặng, kiếm không ra thời gian để đọc hết những kinh luận ấy thì thọ trì một 

bộ là được rồi. 



Năm kinh một luận là sáu loại, quý vị chọn lấy một loại, suốt một đời 

chẳng thay đổi, quyết định sẽ thành tựu. Trong sáu thứ ấy, đơn giản nhất là 

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương, hai trăm bốn mươi bốn 

chữ thôi, có thể bảo đảm quý vị vãng sanh. Kinh ấy là ngắn nhất. Nếu quý vị 

hỏi kinh ngắn như thế có đáng trông cậy hay không? Vậy là quý vị lại khởi 

nghi hoặc, lại khởi tranh luận, tự mình mắc hại đó thôi. Quý vị không thấy là 

khi chúng tôi ấn tống cuốn Niệm Phật Luận của lão pháp sư Đàm Hư, chúng 

tôi đã sao lại những lời khai thị của lão nhân gia từ băng thâu âm trong kỳ đả 

Phật thất tại Hương Cảng, in kèm vào sau cuốn Niệm Phật Luận, quý vị hãy 

xem kỹ:  



Ngài  kể  một  người  đồ  đệ  của  Đế  Nhàn  lão  pháp  sư  là  thợ  đóng  đai 

thùng, chỉ dùng  một câu  A Di  Đà Phật bèn có thể  thành công. Chỉ sáu chữ 

còn  thành  công,  huống  hồ  là  hai  trăm  bốn  mươi  bốn  chữ  ư?  Quý  vị  còn 

muốn nghi ngờ nữa hay chăng? Đồ đệ ngài Đế Nhàn niệm một câu A Di Đà 

Phật suốt ba  năm,  lão  hòa thượng dạy ông ta phương pháp cực diệu: Niệm 

mệt thì nghỉ, nghỉ xong lại niệm tiếp. Quý vị thấy đó, thật là tự tại, chẳng có 

ước thúc gì. Ông ta thật là chất phác, thành công do chất phác vậy. Ông nghe 

dạy, y giáo phụng hành, niệm trọn ba năm ông ta thành công, biết trước lúc 

mất, chẳng sanh bệnh, đứng sững vãng sanh. Chết rồi còn đứng đợi thêm ba 

ngày nữa, đợi sư phụ lo liệu hậu sự cho. Hy hữu quá! Đứng vãng sanh chúng 

ta  cũng  từng  nghe  qua,  nhưng  đứng  suốt  ba  ngày  thì  chưa  từng  nghe  vậy. 

Ông ta có tài cán đứng được ba ngày, sáu chữ bèn thành công. 



Bởi  thế,  có  rất  nhiều  người  đến  hỏi  tôi:  “Thưa  sư  phụ!  Có  rất  nhiều 

người nói  một bộ kinh quá ít chẳng thể thành công được!” Trong kinh này, 

đức Phật giảng rõ: Tâm quý vị sanh ngờ vực, khởi các tranh cãi, đấy mới là 

nguyên nhân thật sự khiến quý vị chẳng thể thành công. Nếu quý vị có lòng 

tin chân thành, chẳng mảy  may nghi ngờ gì, sẽ quyết định thành công. Nếu 

quý vị nghi sẽ chẳng thành công, nhất định chẳng thành công. Bởi thế, khẩn 

yếu là  “chẳng có tạp nhiễm”,  nhất định phải gìn giữ tâm thanh tịnh. 



Chánh kinh:  

 

 Thập giả, ư chư Như Lai xả ly chư tướng, khởi tùy niệm tâm. 

  

十者。於諸如來。捨離諸相。起隨念心。   

  

 (Mười là đối với các Như Lai bỏ lìa các tướng, khởi tâm tùy niệm)  



Câu cuối cùng  này  là đạt  đến cứu cánh  viên  mãn. Chẳng  những phải 

xa lìa các tướng, mà ngay cả Phật tướng cũng phải lìa thì tâm mới rỗng sạch. 

Lúc quý vị làm được như thế, quý vị mới có thể niệm đến Lý Nhất Tâm Bất 

Loạn;  chẳng  làm  được  điều  này,  chỉ  có  chín  điều  trước,  thì  quý  vị  có  thể 

niệm đến Sự Nhất Tâm Bất Loạn. Điều này chính là như kinh Kim Cang nói: 

 “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”   (Phàm  cái  gì  có  tướng  đều  là  hư 

vọng). Tướng của Tây Phương Cực Lạc thế giới cũng là hư vọng, cũng chớ 

nên chấp trước. 



Đó là nhập Lý Nhất Tâm, nhập Nhất Chân pháp giới, chính là như đức 

Phật  giảng  trong  kinh:   “Pháp  còn  nên  bỏ,  huống  hồ  là  phi  pháp” .  Chữ 

 “pháp” ấy chỉ Phật pháp, Phật pháp còn phải bỏ. Quý vị phải hiểu nghĩa chữ 

 “bỏ”  đó, chẳng phải  là pháp  gì ta cũng chẳng cần! Chẳng cần đến  Pháp  là 

quý vị sắp đọa A Tỳ địa ngục đấy nghe!  Đừng có chấp trước! Có cần pháp 

hay là không? Cần chứ! Y giáo phụng hành, nhưng trọn chẳng chấp trước. 



Chữ   “xả”   có  nghĩa  là  bỏ  ý  niệm  chấp  trước,  bỏ  cái  tâm  chấp  trước. 

Đừng nói chúng ta phải y pháp, ngay cả Đẳng Giác Bồ Tát vẫn còn y pháp 

cơ  mà!  Chẳng  hề  có  đạo  lý  không  y  pháp.  Các  Ngài  y  pháp  nhưng  chẳng 

chấp trước pháp, tâm họ thanh tịnh, chẳng có nghi hoặc, chẳng có tranh cãi. 

Chúng  ta  y  pháp,  chấp  trước  pháp,  do  vậy,  khởi  nghi  hoặc,  khởi  tranh  cãi; 

thấy trong kinh này Phật nói có, kinh kia Phật nói không, lung tung quá! Rốt 

cuộc  là  có  hay  là  không  đây?  Sanh  lòng  ngờ  vực  liền!  Chúng  ta  chẳng  thể 

đại khai viên giải vì trí huệ chưa mở mà! 



Phật  giảng  kinh  giống  như  thầy  thuốc  tùy  bệnh  cho  thuốc.  Kẻ  này 

chấp trước Hữu, Phật bèn giảng Không cho kẻ ấy; giảng Không với dụng  ý 

phá chấp trước Hữu của kẻ ấy. Còn kẻ kia lại chấp trước Không, thế nên đức 

Phật giảng Hữu cho kẻ ấy, giảng Hữu để phá Không chấp. Quý vị phải hiểu 

dụng ý trong lời Phật, Ngài giảng cho ai nghe điều gì là nhằm trị bệnh nấy. 

Quý  vị chẳng  xét đến, cứ đơn  giản  nghe đức Phật lúc thì  nói không, lúc  lại 

nói  có,  bèn  hoài  nghi  đầu  óc  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có  vấn  đề,  chẳng 

được  tỉnh  táo  cho  lắm,  nên  mới  có  lúc  nói  năng  chẳng  có  chủ  ý  nhất  định 

như thế, tránh sao chẳng ăn nói lung tung! Quý vị phải hiểu nghĩa thú của lời 

Phật nói! 



Bởi thế, với kinh luận, quý vị mới thấy các tổ sư đại đức, thiện tri thức 

chân  chánh  răn  đe  người  mới  học  chẳng  được  tùy  tiện  xem  kinh,  là  do  ý 

nghĩa này. Hiện tại, các thiện tri thức như vậy chẳng còn nữa; dù cho là có, 

người  học  cũng  chẳng  nghe  theo.  Vị  giáo  sư  thật  sự  dạy  giỏi,  chẳng  cho 

phép  quý  vị  xem  kinh  là  vì  lẽ  gì?  Sợ  quý  vị  xem  đến  chỗ  ấy,  quý  vị  khởi 

nghi hoặc, khởi tranh cãi, tự mình chuốc lấy lắm phiền não, rốt cuộc tín tâm 

chẳng còn, chỉ có  hại  mà không có  lợi.  Bởi thế,  với kinh điển  nhà Phật  mà 

được người chỉ dạy, chúng ta tốn ít thời gian mà được lợi ích thật sự. 



Chánh kinh:  

 

 Di Lặc! Thị danh Bồ Tát phát thập chủng tâm, do thị tâm cố, đương 

 đắc vãng sanh A Di Đà Phật Cực Lạc thế giới. 

  

彌勒。是名菩薩發十種心。由是心故。當得往生阿彌陀佛極樂世

界。   

  

 (Này Di Lặc! Đó gọi là Bồ Tát phát mười thứ tâm. Do những tâm ấy 

 sẽ được vãng sanh thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà)  



Đến đây, Phật nói xong mười thứ tâm, nói với Di Lặc Bồ Tát một câu 

nói vô cùng khẳng định, chẳng còn mảy may nghi ngờ chi nữa, sẽ được vãng 

sanh thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. 



Chánh kinh:  

 

 Di  Lặc!  Nhược  nhân ư  thử  thập  chủng  tâm  trung,  tùy  thành  nhất 

 tâm, nhạo dục vãng sanh bỉ Phật thế giới, nhược bất đắc sanh, vô hữu thị 

 xứ. 

 

彌勒。若人於此。十種心中。隨成一心。樂欲往生。彼佛世界。

若不得生。無有是處。   

  

 (Này  Di  Lặc!  Trong  mười  thứ  tâm  này,  nếu  ai  thành  được  một  tâm, 

 muốn vãng sanh thế giới đức Phật ấy, mà chẳng được sanh thì chẳng có lẽ 

 ấy!)    



 “Tùy  thành  nhất  tâm”   (hễ  thành  được  một  tâm  trong  mười  tâm  vừa 

nói trên đây) là như ở phần trên chúng tôi đã nói:  “Một chính là hết thảy”,  

kinh Di Đà gọi là  “nhất tâm bất loạn”,  thế nào là nhất tâm? Viên mãn đầy 

đủ là nhất tâm. Đầy đủ bất cứ một tâm nào sẽ trọn đủ chín tâm kia, đó chính 

là một tức là nhiều, nhiều tức là một, đấy gọi là “nhất tâm”. 



Đã có từ tâm, sao chẳng có bi tâm cho được? Người chân chánh từ bi 

sẽ tự nhiên hộ trì chánh pháp, tự nhiên đắc thắng nhẫn đối với hết thảy pháp, 

đó là đạo  lý  nhất định. Cái tâm ấy  viên  mãn, cho nên   “tùy thành một tâm” 

chính  là  như  kinh  Đại  Thừa  thường  nói   “nhập  bất  nhị  pháp  môn” ,  chẳng 

hai,  là  một.  Người  như  vậy  ắt  phải  có  một  nguyện  vọng  “mong  mỏi  vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới”. Nếu chẳng thể vãng sanh, quyết chẳng 

có lẽ ấy! Đến đây là xong phần kinh văn Chánh Tông. Tiếp theo đây là phần 

Lưu Thông của kinh này. 



---o0o--- 



 C. LƯU THÔNG PH Ầ N 

* Kinh này tên là Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo, còn gọi là Di 

Lặc Bồ Tát Sở Vấn  



Chánh kinh:  

 

 Nhĩ thời, tôn giả A Nan bạch Phật ngôn:  

  

 -  Hy  hữu  Thế  Tôn!  Nãi  năng  khai  thị,  diễn  thuyết  Như  Lai  chân 

 thật công đức, phát khởi Bồ Tát thù thắng chí nhạo. 

  

爾時。尊者阿難。白佛言。希有世尊。乃能開示。演說。如來真

實功德。發起菩薩殊勝志樂。   

  

 (Lúc bấy giờ, tôn giả A Nan bạch Phật rằng:  

  

 - Đức Thế Tôn hy hữu, bèn có thể khai thị, diễn thuyết công đức chân 

 thật của Như Lai như thế, phát khởi chí hướng, lòng ưa thích thù thắng cho 

 Bồ Tát)  



Điều  được  kinh  này  khai  thị  từ đầu  cho  đến  cuối  là   “công  đức  chân 

 thật của Như Lai” . Ngài chẳng nói là công đức chân thật của chư Phật; nếu 

nói là công đức chân thật của Phật, chưa chắc chúng ta đã có đâu nghe! Nói 

 “chư Phật”  là nói trên mặt Sự; nói Như Lai là nói theo mặt Lý, nói theo mặt 

Tánh.  Đấy  là  những  công  đức  chân  thật  trong  tự  tánh  của  chúng  ta,  chẳng 

khác biệt gì. Quý vị nói: Tôi có cần phải tu hay chăng? Người ta thì khác, ta 

có sẵn lòng tu hay không? Do nơi chính mình, không tu được mà tu thì cũng 

được. Công đức từ nơi tự tánh  mà! Quý vị chẳng muốn  minh tâm kiến tánh 

mất rồi! 



Kiến tánh thì công đức trong tự tánh sẽ hiện tiền viên mãn. Trong kinh 

đức Phật giảng, từng chữ, từng câu đều là tự tánh công đức, chứ chẳng phải 

là gì khác! Nếu Bồ Tát giác ngộ nhất định sẽ phát khởi  “chí hướng, lòng ưa 

 thích thù thắng”.   “Chí”  (志) là thệ nguyện,  “Nhạo”  (樂) là yêu thích, hoan 

hỷ  vậy!  Quý  vị  nhất  định  thích  làm,  nhất  định  thích  cầu  sanh  Tây  Phương 

Cực  Lạc  thế  giới.  Cầu  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  là  chí  nhạo  thù 

thắng của Bồ Tát. 



Một lần nữa, vì sao chúng tôi muốn chọn giảng kinh này? Thật ra là vì 

thấy trong mấy năm qua, quý vị rất dụng công nơi Tịnh tông, rất nghiêm cẩn 

đọc  tụng,  niệm  Phật,  tu  trì,  nhưng  chưa  có  thành  tích.  Giống  như  học  sinh 

học  hành,  học  rất  nhọc  nhằn,  rất  gắng  sức,  nhưng  thi  rớt  mãi.  Vấn  đề  rất 

nghiêm  trọng!  Căn  bệnh  là  do  đâu?  Chúng  ta  phải  tìm  cho  ra,  bởi  thế  mới 

dùng hai bộ kinh để đối trị căn bệnh ấy. 



Chúng  tôi  chọn  giảng  kinh  Kim  Cang  nhằm  mục  đích  khiến  quý  vị 

hiểu rõ chân tướng sự thật, chân tướng của nhân sanh vũ trụ, dạy quý vị thấy 

thấu  suốt,  buông  xuống  thì  về  mặt  công  phu  có  thể  đột  phá  được  những 

chướng ngại đối với việc niệm Phật. Bộ kinh này giảng về cách đoạn phiền 

não,  tập  khí.  Trong  cuộc  sống  thường  nhật,  trong  lúc  làm  việc,  xử  thế,  đãi 

người, tiếp vật, vô tình phạm rất nhiều bệnh. Nếu đối với những bệnh ấy mà 

chẳng  giác  ngộ,  sửa  lỗi,  đổi  mới,  thì  vẫn  tạo  thành  chướng  ngại  y  như  cũ. 

Bởi  vậy,  kinh  Kim  Cang  là  phá  chướng  ngại  trên  mặt  Lý,  kinh  này  phá 

chướng ngại trong những sinh hoạt vụn vặt thường ngày. Hy vọng công phu 

niệm  Phật  của  quý  vị  sẽ  thuận  buồm  xuôi  gió!  Mục  đích  giảng  kinh  của 

chúng tôi là như vậy. Bởi lẽ, kinh văn chỉ quy Cực Lạc rất rõ rệt, đừng cho 

là thừa thãi, chẳng phải là kinh thích hợp cho tông của mình. 



Tông  của  ta  chỉ  có  năm  kinh  một  luận,  sao  lại  dính  thêm  những  thứ 

khác?  Tôi  vừa  mới  nói rồi đó! Những sách  giáo khoa thuộc tông khác,  nếu 

giúp ích cho chúng ta, chúng ta có thể tuyển tu cơ mà! Tuy chẳng phải là chủ 

tu (tu chính yếu), chúng ta nhất định phải nghiêm túc tuyển tu. Cái gì chẳng 

tương ứng với tông của mình, chúng ta chẳng tu thứ ấy. Kinh này tương ứng 

với tông chúng ta. 



Chánh kinh:  

 

 Thế Tôn! Đương hà danh thử kinh, ngã đẳng vân hà thọ trì? 

  

世尊。當何名此經。我等云何受持。   

  

 (Bạch  Thế  Tôn! Nên đặt  tên kinh  này như thế nào, chúng con thọ trì 

 như thế nào?)  



Đây là điều chẳng thể thiếu trong phần Lưu Thông, nhất định phải hỏi 

– xin Phật dạy tên kinh. Kinh này trong tương lai khi kết tập, lưu truyền thì 

nên dùng danh xưng nào? Danh xưng ấy do đức Phật đặt. 



Chánh kinh:  

 

 Phật cáo A Nan ngôn:  

  

 - Thử kinh danh vi Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo. 

  

佛告阿難言。此經名為。發起菩薩殊勝志樂。   

  

 (Phật bảo A Nan rằng:  

  

 - Kinh này tên là Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo). 



Tên kinh do đức Phật nói. 



Chánh kinh:  

 

 Diệc danh: Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn. 

  

亦名彌勒菩薩所問。   

  

 (Cũng có tên là Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn)  



Bởi vậy, nếu nhắc tới Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh (kinh chép những 

câu  hỏi  của  Bồ  Tát Di  Lặc)  cũng  là  cùng  một  bộ  kinh.  Bộ  kinh  này  có  hai 

tên. 



Chánh kinh:  

 

 Dĩ thị danh tự, nhữ đương thọ trì. 

  

以是名字。汝當受持。   

  

 (Dùng danh tự ấy, ông nên thọ trì)  





Tên  của  kinh  là  tổng  cương  lãnh  của  toàn  kinh.  Bởi  lẽ,  từ  tên  kinh, 

quý  vị  có  thể  nhận  hiểu  kinh  này  giảng  về  nghĩa  lý  nào,  tông  chỉ  là  đâu, 

chúng ta phải nên thọ trì như thế nào. 



Chánh kinh:  

 

 Phật  thuyết  thử  kinh  dĩ,  Di  Lặc  Bồ  Tát,  cập  chư  Thanh  Văn,  nhất 

 thiết thế gian: thiên, nhân, a-tu-la, càn-thát-bà đẳng.   

  

佛說此經已。彌勒菩薩。及諸聲聞。一切世間。天。人。阿修羅

。乾闥婆等。   

  

 (Phật  nói  kinh  này  xong,  Di  Lặc  Bồ Tát  và  các  Thanh  Văn,  hết  thảy 

 thế gian: trời, người, a-tu-la, càn-thát-bà v.v…)  



Thính chúng tham gia pháp hội trong lúc ấy. 



Chánh kinh:  

 

 Văn Phật sở thuyết, giai đại hoan hỷ, tín thọ phụng hành. 

  

聞佛所說。皆大歡喜。信受奉行。   

  

 (Nghe lời Phật dạy đều hoan hỷ lớn, tin nhận vâng làm)  





Câu  cuối  cùng  rất  khẩn  yếu.  Nghe  xong  chẳng  phải  tan  hội  là  hết, 

chẳng  phải  vậy!  Ra  về  phải  tin  nhận  phụng  hành.  Nghe  xong  thật  sự  tin 

tưởng.  “Thọ”  (受) là minh bạch, giác ngộ, tiếp nhận hoàn toàn, y giáo phụng 

hành. Từ nay trở đi, khởi tâm, động niệm, nói năng, hành động đều lấy kinh 

này làm tiêu chuẩn, quyết định chẳng trái nghịch lời Phật dạy dỗ, mới là đệ 

tử Tam Quy chân chánh của đức Phật vậy! 

Lược Giảng kinh Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo hết 

(Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa dịch xong ngày 15 tháng 07 năm 2004, 

Tu chỉnh, tăng đính lần thứ nhất nhằm ngày 28 tháng 06 năm 2010) 



---o0o--- 

HẾT 



1 Tập đại thành: Biên tập thành một bản hoàn chỉnh. 

2 Tần Già tạng là Đại Tạng kinh được khắc in bởi tinh xá Tần Già ở Thượng Hải vào năm 

1911 đời Thanh,  mãi đến  năm 1920  mới  hoàn thành. Bản  này  lấy  bản của Hoằng Giáo 

Viện  ở  Nhật  Bản  làm  chính,  tham  chiếu  các  bản  Kính  Sơn,  Càn  Long  Đại  Tạng  kinh. 

Tạng này gồm 414 tập, 1.916 bộ, 8.416 quyển. 

Đại Chánh Tạng là gọi tắt của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng kinh do hiệp hội Đông Kinh 

Đại  Chánh  Nhất  Thiết  Kinh  San  Hành  Hội  biên  tập  và  ấn  hành  từ  năm  1924  đến  năm 

1934. Tạng này gồm 100 tập, khoảng 3.493 bộ, 13.520 quyển. Bản này đối chiếu các tạng 

trước đó như Thục Bản, Càn Long Tạng... và các kinh điển bằng nguyên gốc tiếng Phạn 

và Pali nên được coi là tạng tốt nhất, tiêu chuẩn nhất để tham cứu kinh điển. So với Tần 

Già  Tạng,  bản  này  còn  có  ưu  điểm  là  đã  thâu  thập  cả  những  trước  tác  của  chư  cổ  đức 

Nhật Bản, Đại Hàn và một số bản nghi quỹ, tán vịnh của Phật giáo Tây Tạng. 

3 Tử tâm tháp địa: Ý nói tâm chuyên dốc vào một việc niệm Phật,  dứt bặt mọi  ý  niệm 

vọng cầu khác,  giống  như cõi  lòng đã chết, đã nguội  lạnh đối  với  những gì phù phiếm, 

viển vông, tâm khiêm hạ, không tự ngông nghênh nghĩ “ta đây bản lãnh phi phàm, không 

thèm cậy vào Phật lực”! 

4 Đây là một thành ngữ hàm nghĩa chỉ nêu ra những điểm chính, như người học võ giao 

đấu để ấn chứng trình độ, không quyết chí sát phạt. Ở đây, Hòa Thượng chỉ gợi ý những 

điểm chính để thính chúng tự lãnh hội, không thể nói huỵch toẹt ra hết, kẻo đụng chạm. 

5 Theo pháp sư Viên Anh, Số là những gì liên quan đến bói toán, lịch pháp, toán pháp 

v.v... Còn Thuật là những cách thức chữa bệnh, coi tướng, phong thủy, địa lý v.v... 

6 Nguyên văn “phá âm tự”, tức là những chữ được cổ nhân dùng theo lối giả tá. Do chữ 

Đương (當) và Đáng (擋) vào thời Đường có âm đọc tương tự như nhau nên được dùng 

lẫn, phải tùy theo ngữ cảnh mà đọc khác âm và hiểu cho đúng nghĩa. 

7 Đây  là quan  niệm  y  học cổ của Ấn Độ. Họ quan  niệm  bệnh tật do bốn  nguyên  nhân 

chính gây ra, phong, hoàng, đàm, nhiệt. Phong là hơi thở, cũng như những yếu tố thuộc 

về  khí  hậu  bên  ngoài.  Hoàng  là  những  chất  dịch  do  gan,  mật  v.v... tiết  ra,  Nhiệt  là  hơi 

nóng, còn đàm là đờm rãi, các chất nhầy. Nếu vì nguyên nhân nào đó, các chất này không 

cân  bằng  sẽ khiến cho cơ  thể  bị  bệnh.  Vì  vậy,  kinh  hay  dùng chữ Phong Hoàng để chỉ 

bệnh tật. 

8 Quan phòng: Chỗ ở của vị bế quan. Ở đây, hòa thượng chơi chữ. “Bế quan” có nghĩa 

đen  là  đóng  chặt  cửa  ải.  Người  tu  hành  bế  quan  để  tránh  tiếp  xúc  với  quá  nhiều  ngoại 

duyên,  nhất  tâm  tu  tập  hòng  đạt  nhất  tâm,  đóng  chặt  cửa  ải  phiền  não,  tham  sân  v.v... 

Nhưng bế quan để ngủ thì có đóng được cửa ải phiền não nào đâu, nên mới hỏi là “bế cái 

quan nào?” 

9 Quải đơn: Xin nhập chúng tu học. 





Document Outline


	Phần 1

	I. GIẢNG KINH DUYÊN KHỞI

	II. BẢO TÍCH - PHÁP BẢO TÍCH TẬP

	III. GIỚI THIỆU SƠ LƯỢC DỊCH GIẢ: NGÀI BỒ ĐỀ LƯU CHÍ

	IV. GIỚI THIỆU ĐẠI LƯỢC BẢN KINH NÀY

	IV. LƯỢC GIẢI KINH VĂN

	A. TỰ PHẦN

	1. Phật tại Lộc Uyển, năm trăm tỳ-kheo, năm trăm Bồ Tát cùng nhóm

	2. Có các Bồ Tát nghiệp chướng sâu nặng, đầy đẫy hạnh bất thiện, nghi hoặc, thoái chuyển, Di Lặc Bồ Tát hỏi han, an ủi khiến họ vui mừng





	B. CHÁNH TÔNG PHẦN

	1. Có sáu mươi vị Bồ Tát nghe theo lời khuyên đến chỗ Phật, gieo mình xuống đất buồn khóc, Phật an ủi bảo họ đứng dậy, lại nói lỗi xưa: ác nghiệp phỉ báng pháp sư, thọ nhiều nỗi khổ, về sau cũng sẽ được vãng sanh thế giới Cực Lạc

	2. Khi ấy các Bồ Tát liền phát mười ba hoằng thệ, Phật tán thán ấn khả













	Phần 2

	3. Di Lặc Bồ Tát nhân đó hỏi Bồ Tát đời mạt thành tựu mấy pháp để được an ổn độ thoát

	4. Phật đáp: Dùng hai loại “bốn pháp” để được giải thoát

	5. Lúc dùng tâm không mong cầu để hành pháp thí, sẽ thành hai mươi điều lợi, và lại thêm hai mươi điều lợi nữa

	6. Những lỗi xấu ác trong đời Mạt Pháp





	Phần 3

	7. Tướng trạng bất đồng giữa huệ hạnh Bồ Tát và sơ nghiệp Bồ Tát

	8. Sơ nghiệp Bồ Tát phải nên quan sát những điều tai hại của lợi dưỡng, ồn náo, ngôn luận thế gian, sự vụ





	Phần 4

	10. Lược nói hý luận có hai mươi loại lỗi lớn

	11. Phát mười thứ tâm có thể sanh về thế giới Cực Lạc

	C. LƯU THÔNG PH Ầ N








cover_image.jpg
Phat-Khoi-Bo-Tat-
Thu-Thang-Chi-
Nhao-Kinh-Luoc-
Giang-HT-Tinh-





index-1_1.jpg





